





INDICE

Un maestro di vita e di pensiero

Il senso della vita terrena

Che cosa fare con le sofferenze della vita

La vita eterna

La preghiera diffusa

La santita dei ministri ordinati

[ professionisti dell’assoluto

A che cosa serve credere agli angeli?

Il significato della credenza nel diavolo

Bibliografia del prof. Gozzelino

Dati biografici essenziali

56

12

19

26

3

39

44

48

55



16-17); I santi sempre al loro posto (n. 12, 16-17); Umanizzare il lavoro
perché non diventi una schiavittt (n. 14, 20-21); I films pornografici
degradano l'uomo a scopo di cassetta (n. 16, 18-19); Il caso di Mons.
Defregger: autorita e coscienza (n. 18, 22-23); La chiesa e gli immigrati (n.
20, 22-23); La vita é creativita (n. 22, 20-21); Natale, regali e societa del
benessere (n. 24, 40-41). - anno 1970: Dio sta tornando in vita? (n. 2, 44-45);
Una chiesa vera e silenziosa (n. 4, 34-35); Il coraggio di vivere ed il coraggio
di morire (n. 6, 34-35); Il celibato e la pubblicita (n. 8, 32-33); La Chiesa e la
poverta (n. 10. 36-37); Possiamo ancora pregare? (n. 12, 28-29); Dialogo e
risentimento (n. 14, 23-24); L'emancipazione della donna (n. 16, 40-41); Le
dimissioni del Papa (n. 18, 42-43); Il sesso privo di complessi (n. 20, 40-41);
La crisi della famiglia (n. 22, 44-45); Gli psichedelici vedono Dio? (n. 24, 20-
21). - anno 1971: Il Padre amoroso lascia morire un milione di figli? . . . 12-
13); Dalla secolarizzazione alla teologia della speranza (nn. 16-17, 41-46).

b) in “L’ora di religione” (Brescia):

I perché della sofferenza umana. Riflessione teologica: 4 (1991) n. 6, 5-7;
L'enigma dell'inferno eterno. Riflessione teologica: n. 9, 10-12; Riflessione
cristiana sulla morte: 5 (1992) n. 1, 6-9; La credenza nel diavolo e nei
demoni. Riflessione teologica: n. 3, 9-12; La dottrina degli angeli. Riflessione
teologica: n. 4, 7-10; Il male totale ossia il peccato. Riflessione teologica: n. 5,
4-7; L'enigma del peccato originale. Riflessione teologica: n. 8, 2-6; Quel
fantomatico paradiso terrestre. Riflessione teologica: 6 (1993) n. 2, 5-8;
Evoluzionismo: per o contro la fede?. Riflessione teologica: n. 8, 7-10; Trinita:
rompicapo o mistero di vita?: 7 (1994) n. 1, 8-11.

c) in “Bollettino Salesiano”:

In Avvento la speranza diventa realta: 99 (1975) nn. 21-23, 2-4.

d) in “Bollettino Suore Minime di N.S. del Suffragio” (Torino):

Il purgatorio, dogma di fede definita: 33 (2003) n. 1, 2-3; Il posto del dogma
del purgatorio: n. 2, 2-3; La sostanza del dogma del purgatorio: n. 3, 2-3; Il
purgatorio del purgatorio: n. 4, 3-4.

e) in “Avvenire” (Milano):

Sofferenza umana e croce di Cristo: 22/3/1978, p. 5; La sofferenza dell'uomo
e la risurrezione di Cristo: 29/3/1978, p. 5; La sofferenza umana e
I'immagine di Dio: 15/4/1978, p. 5.

DATI BIOGRAFICI ESSENZIALI

Don Giorgio Gozzelino & nato a Torino, I'8 aprile 1930. Ha emesso la
professione religiosa tra i Salesiani di Don Bosco nel 1946 ed é stato
ordinato sacerdote nel 1956. Conseguita la laurea in Filosofia e in Teologia,
ha intrapreso l'insegnamento della Teologia nel 1962 a Bollengo. Dal 1968
al 2005 e stato Docente di Teologia Sistematica presso la Sezione di Torino
della Facolta di Teologia della Universita Pontificia Salesiana, dove negli
anni 1972-1981 é stato anche Preside. E mancato I'l1 maggio 2010 a
Torino.

55



7. Visione cristiana della pace: 30 (1985) n. 2, 139-146.

f) in “Dimensioni nuove” (Elledici):

1. Il punto di vista del teologo (rosso o verde per il Cristo?): 3 (1974) 53-56.
2. Rovesciare il mito di Sisifo: 5 (1976) n. 9, 46-50.

g) in altre riviste:

1. Per un giudizio di valore sulle opere del Padre Faber, “Rivista di Pedagogia
e Scienze religiose” 2 (1963) 54-73.

2.1l senso dell'amore matrimoniale, “La Famiglia” 6 (1972) 298-312.

3. La singolarita di Gesu nelle cristologie dal basso dei teologi della morte di
Dio, “Communio” 2 (1973) 536-548.

4. Bibbia e sessualita, “Anime e Corpi” 15 (1977) nn. 69-70, 27-38.
5. Teologia della sessualita e mistero di Dio, ivi, 15 (1977) n. 73, 429-440.
6. Riflessioni teologiche sulla sessualita umana, ivi, 15 (1977) n. 74, 601-618.

7. La lunga marcia della escatologia cattolica contemporanea (Abbozzo
critico), “La rivista del clero italiano” 59 (1978) n. 3, 199-215.

8. La verginita di Maria, “Maria Ausiliatrice” 3 (1982) n. 5, 21-22.

9. Si deve ancora parlare degli angeli?, “Dossier Catechisti” 3 (1986) n. 5, 25-
26.

10. Si deve ancora parlare del diavolo?, ivi, n. 9, 25-28.

11. La pratica della meditazione. Precisazioni e consigli“Quaderni di
Spiritualita Salesiana” (1986) n. 3, 33-53.

12. Dibattito sul diavolo: ragioni e significati, “Credereoggi” 7 (1987) n. 40,
40-52.

13. L'inferno eterno, dramma della liberta fallita, ivi 8 (1988) n. 45, 66-78.

14. Don Bosco con Dio. Ritratto di un santo, “Quaderni di spiritualita
salesiana” (1991) n. 6, 5-37.

15. Dio. Escatologia, “Vita Consacrata” 31 (1995) 750-753.

16. “lo sono stato conquistato da Cristo” (Fil 3,12): il compimento individuale
nella realizzazione del disegno di Dio. Dialettica dell’escatologia individuale
con l'escatologia universale, “Annali di studi religiosi” 2 (2001) 313-329.

17. Angeli e demoni: fanno capire 'uvomo, “Vita Pastorale” 90 (2002) n. 7, 58.

18.“Io vado a preparavi un posto” (Gv 14,2). Riflessioni sulla dialettica
simbolica o di unita dei distinti della cristologia con l'escatologia, “PATH” 2
(2003) 489-501

19. Carattere ministeriale e spiritualita, ivi, 63 (1976) 652-673.

Altri interventi:

a) in “Meridiano 12” (Torino):

- anno 1968: Nuovo e vecchio dopo il concilio (n. 24, 18-19). - anno 1969: La
pretesa dell'ateismo (n. 2, 18-19); E'di moda l'opzione finale, vero? (n. 3, 20-

24; Per cambiare il mondo (n. 4, 18-19); Il filo della teologia (n. 6, 16-17);
Servono ancora le suore? (n. 8, 16-17); Sono uomini anche i carcerati? (n. 10,

54



23. Hans Kiing, “Essere cristiani” (Presentazione sintetica e valutazione
critica): 46 (1977) n. 9, 25-33.

24. Scandalo e mistero della sofferenza umana. Frammenti di una riflessione
teologica: 46 (1977) n. 17, 3-24.

25. Teologia in blue-jeans? Un libro per gli operatori della pastorale
giovanile: il “Dizionario dei temi della fede”: 47 (1978) n. 7, 58-64.

26. Teologia dei ministeri I: 48 (1979) n. 3, 61-71.
27. Teologia dei ministeri II: 48 (1979) n. 5, 89-96.

28. Fede e cultura. Appunti per una riflessione teologica sul rapporto fede e
cultura. Conseguenze per la catechesi: 49 (1980) n. 17, 5-10.

29. Di fronte alla morte. Il pensiero e la prassi di Gesu e di Paolo in un volume
di Léon-Dufour: 51 (1982) n. 11, 75-80.

30. La lotta contro il potere delle tenebre. Realta, significati, problemi: 55
(1986) n. 10, 25-34.

31. Spunti teologici sulla sofferenza: 73 (2004) n. 2, 22-30.
d) in “Note di pastorale giovanile” (CNPG - Elledici):

1. Che cosa puo dire ancora ai giovani di oggi la devozione alla Madonna: 2
(1968) n. 5, 5-16.

2. Capire la Messa per viverla e farla vivere: 2 (1968) n. 11, 4-14.
3. Giustificazione teologica dell'animatore: 3 (1969) n. 6, 73-81.

4. Sesso ed amore: 5 (1971) n. 1, 19-36.

5.1l posto della Madonna nel mondo secolare: 8 (1974) n. 5, 27-41.

6. Pastorale giovanile aperta alla animazione vocazionale: quale prete?: 8
(1974) 2-33.

7. Incontro con il Cristo ed ortoprassi cristiana, “Note di Pastorale Giovanile”
11 (1977) n. 1, 39-47.

8. Un progetto di pastorale giovanile per gli operatori del nostro tempo, “Note
di Pastorale Giovanile” 12 (1978) n. 5, 17-30.

9. Maria nella spiritualita giovanile: dal concilio ad oggi che cosa é
cambiato?, “Note di Pastorale Giovanile” 13 (1979) n. 4, 19-33.

10. La vocazione religiosa nel contesto della vocazione umana e cristiana,
“Note di Pastorale Giovanile” 14 (1980) n. 8, 3-16.

e) in “Parole di vita” (ABI - Elledici):

1. La pgoblematica cristologica in discussione oggi nella Chiesa: 19 (1974)
180-195.

2. Uno sguardo di assieme sulla Cristologia di Ch. Duquoc: 19 (1974) 214-
224.

3.1 problemi teologici del rapporto Cristo-Chiesa: 19 (1974) 441-456

4. La rilevanza dogmatica dei dati biblici sul Cristo: 20 (1975) n. 4, 5-17.
5. Gesu Cristo liberatore: 21 (1976) n. 6, 40-54.

6. Ipotesi su Gesu:: 22 (1977) n. 2, 50-68.

53



b) in “Rivista Liturgica” (Elledici):
1. Il nuovo rito delle esequie e la teologia contemporanea della morte: 58
(1971) 303-322.

2. Le sensibilita ed i contenuti teologici della Lumen Gentium e della Marialis
Cultus: 63 (1976) 291-314.

3. Le messe dei defunti nel nuovo Messale Ambrosiano: osservazioni sui
contenuti: 66 (1979) n. 2, 375-407.

4. La vita religiosa nel rito della professione religiosa e della consacrazione
delle vergini: 69 (1982) n. 4, 472-493.

5. Alla radice della pratica esorcistica: problemi e compiti della odierna
demonologia cristiana: 87 (2000) n. 5, 853-872 (riprodotto in M. SobI (ed.),
Tra maleficio, patologie e possessione demoniaca. Teologia e pastorale
dell’esorcismo, Messaggero, Padova 2003, pp. 129-153).

c) in “Catechesi” (Elledici):

2. Dio nella sua opera e nelle sue parole svela la sua paternita: 35 (1966) n.
11, 1-7.

3. Dio si manifesta agli uomini per trasformarli: 36 (1967) n. 1, 1-7.

4.1 segni della presenza trasformante di Dio nel mondo: 36 (1967) n. 2, 1-6.

5. Dio salva il mondo mediante I'attesa operosa del mondo: 36 (1967) n. 3, 1-
6

6. Dio ha compiuto grandi cose per i nostri padri: 36 (1967) n. 4, 1-7.
7. Siate santi perché io, Jahvé, sono santo: 36 (1967) n. 5, 1-7.

8. Una domanda per I'anno della fede: che cosa significa credere?: 36 (1967)
n.11,4-12.

9. Il contenuto della catechesi sul mistero di Dio: 37 (1968) nn. 8-9, 5-13.

10. Precisazioni sul mistero della creazione, ivi, 37 (1968) n. 10, 2-7.12.

11. Salvezza, storia della salvezza e mali del mondo: 37 (1968) n. 11, 11-15.
12. Riflessioni sulla catechesi del mistero di Cristo: 37 (1968) n. 12, 3-9.

15. Il contenuto della catechesi sul mistero della Chiesa: 38 (1969) n. 3,10-16.
16. Contenuti del mistero di Maria: 38 (1969) n. 4, 2-7.

17. Sul contenuto della escatologia: 38 (1969) n. 5, 4-13.

18. Il supplemento del Nuovo Catechismo Olandese: 38 (1969) nn. 8-9, 30-34.

19. I contenuti teologici de “Il catechismo dei bambini”. Analisi del testo ed
osservazioni integrative: 43 (1974) 24-31.

20. Annotazioni teologiche sulla unzione degli infermi: 44 (1975) n. 5, 53-59.

21. I dati portanti della cristologia. Appunti sulle attenzioni richieste per la
costruzione di una cristologia autentica: 44 (1975) n. 15, 4-18.

22. La Chiesa come mediazione e i ministeri ordinati. Il problema storico delle

mediazioni e la connessione della ecclesiologia con la teologia dei ministeri
ordinati: 46 (1977) n. 1, 3-19.

52



30. Il presbitero continuazione di Cristo. Natura e missione del sacerdozio
ministeriale, in E. DAL CovoLo - A.M. Triacca (edd.), Sacerdoti per la nuova
evangelizzazione. Studi sull'esortazione apostolica Pastores dabo vobis, LAS,
Roma 1994, 83-97.

31. “Lazzaro, vieni fuori”. La luce della fede su di un tabtt moderno: la morte,

in F. CARDINI (ed.), Processi alla Chiesa. Mistificazione e apologia, Piemme,
Casale Monferrato 1994, 145-165.

32. Satana: mito o realta. Il dibattito teologico, in AA.Vv., Il revival del
satanismo, Elledici, Leumann (Torino) 1997, 26-32.

33. in AA.Vv,, Enciclopedia del Cristianesimo, De Agostini, Novara 1997:
Novissimi (p. 497); Giudizio (p. 366); Giudizio universale (p. 367); Inferno
(pp. 389-391); Limbo (p. 426); Morte (pp. 482-484); Paradiso (pp. 535-
536); Purgatorio (pp. 581-582); Reincarnazione (p. 591); Speranza. La
riflessione teologica ed antropologica (pp. 640-641); Vita eterna (p. 696).

34. in M. SobI - A.M. TRIAccA (edd.), Dizionario di Omiletica, Elledici, Leumann
(Torino) 1998: Escatologia (pp. 449-453); Grazia (pp. 659-664);
Religiosi/Religiose (pp. 1338-1341.

35. in AA.Vv., Dizionario di Mistica, Libreria Editrice Vaticana, Citta del
Vaticano 1999: Presenza di Dio (pp. 1038-1043); Promozione umana (pp.
1043-1044).

36. Problemi e compiti dell’'odierna demonologia cristiana, in M. Sobi (ed.),
Tra maleficio, patologie e possessione demoniaca. Teologia e pastorale
dell’esorcismo, Messaggero, Padova 2003, 129-153.

37. La santita dei ministri ordinati nel contesto di una ecclesiologia di
comunione, in 0. AIME - G. GHIBERTI - G. TUNINETTI (edd.), In sequela Christi.
Miscellanea in onore del Card. Severino Poletto Arcivescovo di Torino in
occasione del suo LXX compleanno (Studia Taurinensia 13), Effata, Cantalupa
(Torino) 2003, 239-264.

Articoli

a) in “Salesianum”:

1. Il problema cristologico oggi. Quinto congresso nazionale ATI: 35 (1973)
119-126.

2. La salvezza cristiana. Sesto congresso nazionale AT: 37 (1975) 613-632.

3. Problemi e compiti dell'escatologia contemporanea. Come parlare della
escatologia oggi: 54 (1992) 79-98 (Condensato: Problemasy cometidos de la
escatologia contempordnea, “Selecciones de Teologia” 33 (1994) n.130, 126-
135).

4. La creazione, mistero di un amore spinto oltre ogni limite: 56 (1994) 225-
246.

5. Il dogma del peccato originale, lieto annuncio di una indomabile volonta di
perdono: 56 (1994) 489-510.

51



14. L'inferno eterno: una realta incompresa e contestata, in E. QUARELLO (ed.),
Il mistero dell’aldila, LAS, Roma 1980, 65-86.

15. Maria negli orientamenti della teologia attuale dal concilio Vaticano II
alla Marialis Cultus ed al suo seguito, in A. PEDRINI (ed.), La Madonna dei
tempi difficili, LAS, Roma 1980, 37-72.

16. La vita religiosa dono dello Spirito Santo per la Chiesa locale, in AA.Vv., La
vita religiosa dono dello Spirito Santo per la Chiesa locale, Scuola Grafica
Salesiana, Milano 1981, 27-44.

17. L'antropologia integrale come fondamento del rapporto teologia, filosofia
e scienze umane, in . Picca (ed.), La formazione intellettuale nell’ambito della
formazione salesiana, UPS, Roma 1982, 27-43.

18. La mariologia nel catechismo degli adulti, in AA.Vv., Il catechismo degli
adulti, Marietti, Torino 1982, 60-74.

19. Sali al cielo, siede alla destra di Dio Padre onnipotente, in AA.VV., Credo in
Dio Padre, Ancora, Milano 1983, 81-94.

20. I religiosi nella vita della Chiesa locale. Spunti teologici, in AA.Vv., Silenzio
e Parola, Elledici, Leumann (Torino) 1983, 131-150.

21. L'identita della teologia spirituale: problemi e linee di soluzione, in AA.VV.,
Gesu il Signore. Riflessioni e scelte pastorali, Piemme, Casale Monferrato
1983, 203-216.

22.1in G. Gevaert (ed.), Dizionario di Catechetica, Elledici, Leumann (Torino)
1986: Angeli e demoni (pp. 33-34); Escatologia (pp. 245-247).

23. Contenuti e criteri per un corretto annuncio di Maria ai giovani. Linea
teologica, in AA.Vv., Come annunciare ai giovani Maria. Principii e proposte,
Centro Mater Ecclesiae, Roma 1986, 56-74.

24. Vivere di fede: Dio nell'esistenza quotidiana, in R. TONELLI (ed.), Essere
cristiani oggi. Per una ridefinizione del progetto cristiano, LAS, Roma 1986,
131-148.

25. Antropologia teologica, antropologia filosofica, ed antropologia delle
scienze umane a confronto: le condizioni di un incontro, in AA.Vv., Cristiani e
cultura, Angeli, Milano 1988, 222-227.

26. Maria Ausiliatrice, madre della Chiesa, nella sua mediazione materna, in
AAa.Vv,, Atti del Primo Congresso Internazionale di Maria Ausiliatrice, Centro
Mariano Salesiano, Torino 1989, 39-52.

27.1in AA.Vv., Lezioni sul Credo, Elledici, Leumann (Torino) 1989: La fede
nella interpretazione della Chiesa (pp. 34-47); La fede in Dio nella teologia
(pp- 73-88); Io credo in Gesu Cristo (pp. 112-128); Credo nello Spirito Santo
(pp. 151-168); La Chiesa interpreta se stessa (pp. 195-214); Escatologia e
pensiero credente (pp. 237-254).

28. Maria nella fede della Chiesa Cattolica, in AA.Vv., Spiritualita Mariana,
San Massimo, Torino 1989, 47-68.

29. Escatologia, in M. MIDALI - R. ToNELLI (edd.), Dizionario di Pastorale
Giovanile, Elledici, Leumann 1989, 297-306.

50



5. L’unita in Dio (Quaderni dell’Opera dell’Amore Infinito, n. 21), Scuola
Grafica Salesiana, Torino 1998, pp. 16.

6. Inchiesta sugli angeli, Elledici, Leumann (Torino) 2001, pp. 34.
7. Indagine sul diavolo, Elledici, Leumann (Torino) 2002, pp. 34.
8. Dio e i mali del mondo, Elledici, Leumann (Torino) 2004, pp. 33.

Contributi a opere in collaborazione

1. Nota Bibliografica, in AA.Vv., La confermazione e l'iniziazione cristiana,
Elledici, Leumann (Torino) 1967, 75-81.

2. Riflessioni sulla formazione della coscienza morale, in AA.VV., Adolescenti e
Penitenza, Elledici, Leumann (Torino) 1969, 71-78.

3. La dimensione ecclesiale, in AA.VV. Documento di Base: Rinnovamento
della Catechesi, Elledici, Leumann (Torino) 1970, 401-418.

4. La vita religiosa come segno e testimonianza, in A. FAVALE (ed.), Per una
presenza viva dei religiosi nel mondo, Elledici, Leumann (Torino) 1970, 349-
382.

5. I segni dei tempi, in AA.VV., Linee di rinnovamento. I salesiani di Don Bosco
oggi, Elledici, Leumann (Torino) 1971, 179-205.

6. Il dialogo, forma di servizio della Chiesa, in AA.Vv.,, Il servizio salesiano ai
giovani, Elledici, Leumann (Torino) 1971, 179-205.

7. Dottrina sul presbiterato, in A. FAVALE - G. GOZZELINO, Il ministero
presbiterale. Fenomenologia e diagnosi di una crisi. Dottrina. Spiritualita,
Elledici, Leumann (Torino) 1972, 47-190.

8. Don Bosco era il suo progetto, in AA.Vv.,, Don Rua vivo, Elledici, Leumann
(Torino) 1973, 100-114.

9. I contenuti essenziali degli esercizi alla Iuce della teologia attuale: la
dimensione trinitaria della fede nella predicazione degli esercizi, in AA.Vv., I]
rinnovamento degli esercizi spirituali, Elledici, Leumann (Torino) 1975, 171-
227

10. Unzione degli Infermi, in AA.Vv., Dizionario Teologico Interdisciplinare,
vol. 3°, Marietti, Torino 1977, 499-510.

11. Una vita raccolta su Dio. Annotazioni critiche sulla teologia degli istituti
di vita consacrata nella Chiesa, in P. BRAIDO (ed.), In Ecclesia (Miscellanea
Paolo VI), LAS, Roma 1977, 385-415.

12. in AA.Vv, Dizionario dei temi della fede, SEI, Torino 1977: Giudizio (pp.
142-149); Inferno (pp. 161-167); Maria (pp. 239-246); Morte (pp. 267-
274); Padre - Trinita (pp. 289-296); Paradiso (pp. 297-303); Purgatorio (pp.
367-373); Satana (pp. 401-411); Unzione degli Infermi (482-488); Vita
religiosa (pp. 497-504). Trad. franc. in ]. DORE (éd.), Les grands thémes de la
foi, Desclée, Paris 1979 (pp. 41-44. 116-120. 209-215. 294-300. 341-347.
373-379).

13. Vita consacrata, in AAVv, Dizionario Teologico Interdisciplinare.
Supplemento, Marietti, Torino 1978, 25-48.

49



BIBLIOGRAFIA DEL PROF. GOZZELINO

Libri
1. La filosofia di Alfred Jules Ayer, PAS Verlag, Ziirich 1964, pp. 199.

2. La vita spirituale nel pensiero di Federico Guglielmo Faber, PAS Verlag,
Roma 1969, pp. 223.

3. I'vangeli dell'ateismo cristiano, Elledici, Leumann (Torino) 1969, pp. 158.

4. I grandi temi del contenuto della catechesi, Elledici, Leumann (Torino)
197221973, pp. 222.

5. L'unzione degli infermi. Sacramento della vittoria sulla malattia, Marietti,
Torino 1976, pp. 204.

6. Una vita che si raccoglie su Dio. Annotazioni teologiche sulla identita dei
consacrati, Elledici, Leumann (Torino) 1978, pp. 80.

7. Vocazione e destino dell'uomo in Cristo. Saggio di antropologia teologica
fondamentale (Protologia), Elledici, Leumann (Torino) 1985, pp. 527.

8. Al cospetto di Dio. Elementi di teologia della vita spirituale, Elledici,
Leumann (Torino) 1989, pp. 255 (trad. spagn.: En la Presencia de Dios.
Elementos de teologia de la vida espiritual, CCS, Madrid 1994, pp. 303).

9. Il mistero dell'uomo in Cristo. Saggio di protologia, Elledici, Leumann
(Torino) 1991, pp. 452.

10. Lineamenti di escatologia, Elledici, Leumann (Torino) 1992, pp. 143.

11. Nel nome del Signore. Teologia del ministero ordinato, Elledici, Leumann
(Torino) 1992, pp. 255.

12. Nell'attesa della beata speranza. Saggio di escatologia cristiana, Elledici,
Leumann (Torino) 1993, pp. 504.

13. Seguono Cristo pii da vicino. Lineamenti di teologia della vita
consacrata, Elledici, Leumann (Torino) 1997, pp. 221.

14. Ecco tua madre. Breve saggio di mariologia sistematica, Elledici,
Leumann (Torino) 1998, pp. 142.

15. Angeli e demoni. L’invisibile creato e l'avventura umana, San Paolo,
Cinisello Balsamo 2000, pp. 244.

Opuscoli

1. L'affidamento a Maria Ausiliatrice, Madre della Chiesa, Centro Mariano
Salesiano, Torino 1984, pp. 15.

2. Dibattito sul diavolo, Elledici, Leumann (Torino) 1986, pp. 31.
3. Inchiesta sugli angeli, Elledici, Leumann (Torino) 1986, pp. 32.

4. Maria nella fede e nella vita della Chiesa, Centro Mariano Salesiano, Torino
1988, pp. 30.

48



Gesu. Non si puo dimenticare infatti che questa realta, che ad opera di Gesu
ha gia perso la guerra, & capace di vincere singole battaglie di retroguardia
col mordere a morte gli insensati che si fidano di se stessi anziché affidarsi
al Signore. Come ha scritto sant’Agostino, «il diavolo puo latrare, puo
sollecitare; ma non puo mordere se non coloro che lo vogliono. Non nuoce
imponendosi con la forza ma facendosi strada con la persuasione; non
estorce il consenso ma lo chiede». E riesce ad ottenerlo attraverso il
peccato, in proporzione della sua gravita.

47



ricorrere a Dio. E qui sta la ragione di fondo della astiosa ripulsa che la
cultura dominante, stabilita sul principio della autosufficienza umana,
oppone alla verita della demonologia.

II. Gesu e il male

Si comprende allora che parlare del diavolo porta necessariamente a
parlare della assoluta indispensabilita di Gesu per la vittoria sui mali che
affliggono il mondo, e dunque a passare dal versante antropologico a quello
cristologico. Se € vero che Satana é piu forte dell'uomo, € ancora piu vero
che Gesu e piu forte di Satana: quel che e impossibile all'uomo e possibile a
Dio, che salva con Cristo, per Cristo e in Cristo. La demonologia cristiana da
piena conferma all’'annuncio che anche nell'ambito della lotta contro la
degradazione morale dell'uomo non esiste nome nel quale si dia salvezza al
di fuori di quello di Gesu Cristo. Chi non si apre a lui in uno dei tanti modi in
cui questo puod accadere, o chi tronca il legame con lui, si pone in balia di
una forza malefica di tali proporzioni da rendere irrisorio qualsiasi
tentativo di opposizione. Chi invece gli va dietro, percorrendo la strada
tracciata da lui, ha gia la sicurezza della vittoria.

Con orrore, ma non con terrore

Lo smascheramento dell'azione diabolica nel mondo non puo dunque
provocare paura, bensi solo un fermo attaccamento alla persona ed al
messaggio di Gesu. Il Maligno si contrappone al Salvatore come una
creatura che contrasta il Creatore: il diavolo & tanto impari di fronte al
Signore quanto puo esserlo un essere finito di fronte a Dio. II credente
prende coscienza di lui con orrore, ma non con terrore, perché lo sa
impotente, sconfitto e domato. Né rivolge lo sguardo anzitutto su Satana ed
i demoni, quasi avessero il diritto di costituire il primo oggetto della sua
attenzione, bensi sul Signore risorto. E quanto spingeva santa Teresa d'A-
vila a dire, col suo straordinario buon senso: «Non capisco le paure di chi
grida: demonio! demonio!, mentre si potrebbe gridare: Dio! Dio! Avendo un
Re cosi grande ed onnipotente, che tutto puo e tutto sottomette, non si deve
aver paura di nulla. Quando Dio & contento di noi, non v'é alcuno che ci
possa far danno: i nostri nemici se ne fuggono tutti con le mani nei capelli».
Resta vero, peraltro, che bisogna accogliere in tutta serieta gli avvertimenti
del vangelo sulla necessita della vigilanza e dell’appoggiarsi in ogni cosa su

46



coscienza individuale come pure nelle strutture e nei pregiudizi della
societa. Tuttavia né le inclinazioni cattive di ciascuno né le spinte collettive
né le forze di inerzia sociale rendono conto di tutto il male di cui soffriamo;
e vi sono esperienze umane che lasciano presentire nel male un "mistero di

A

iniquita" che i dati immediati di esperienza non riescono a spiegare».
Il «mistero di iniquita» che agisce nella storia

Da questo punto di vista, credere che il diavolo & attivo e potente nella
storia vuol dire ammettere che la malvagita, la corruzione, la degradazione
morale, con i mali che le accompagnano, sono piu grandi di qualsiasi
progetto puramente umano di risanamento. Significa prendere atto che se
gia il male di produzione propriamente umana, ossia il peccato, con le
sofferenze che ne conseguono, non ¢ in alcun modo superabile, dalle sole
forze dell'uomo bensi unicamente dall’affidamento a Dio, tanto piu risulta
tale quest’altra presenza negativa. Comporta il confessare che il pieno
riscatto della umanita dalla corruzione della liberta coinvolge totalmente
l'vomo e lo impegna sino allo spasimo, certo, ma pud consistere
ultimamente solo in un dono da accogliere con sconfinata riconoscenza dal-
le mani di Dio. Sicché «la giustizia definitiva puo essere per 1'uomo soltanto
una speranza, mai una conquista, perché di fronte alla prigionia dell'uomo
nel male ogni tentativo dell'uomo di liberarsi si trova esso stesso sotto il
condizionamento del male, e ci si muove in una sorta di circolo diabolico»
(W.Kasper).

Tra fanatismo e frustrazione

La controprova di queste significazioni viene dalle concrete esperienze
della vita. Chi cede alla tentazione di fare del male operante nella storia un
qualcosa che entra interamente nella portata dell'uvomo cade in un tragico
esito: per un verso, in quanto si illude di trovare una soluzione completa di
tutte le storture del mondo, finisce col trasformarsi in un intollerante
fanatico e spesso sanguinario; per un altro, si espone ad una tal serie di
delusioni cocenti, come succede a chi tenti di uscire dalle sabbie mobili
prendendosi per i capelli, da soccombere alla disperazione.

La verita & che il male umano, gia per se stesso non superabile dalle sole
forze dell'uomo, non é soltanto umano. In quanto € realmente umano,
obbliga I'uomo ad assumere le proprie responsabilita, desistendo dal fare di
Satana un comodo alibi. In quanto é piu che umano, lo costringe ancor piu a

45



IL SIGNIFICATO DELLA CREDENZA NEL DIAVOLO

da Indagine sul diavolo, Elle Di Ci, Leumann (Torino) 2002, 20-24.

In un breve saggio del 1982, dal titolo «Commiato dal diavolo?», lo studioso
italiano I. Mancini riporta un episodio in cui fu coinvolto il celebre filosofo
ebreo marxista Ernst Bloch. «C'era stata qualche tempo prima della sua
morte una delle riunioni periodiche della facolta teologica di Tubinga, e vi
era stato relatore H. Haag, noto autore del libro "La liquidazione del
Diavolo" (1969), che ora presentava la sua opera maggiore di demonologia,
"La credenza nel diavolo". Di fronte alle attenuazioni, demitizzazioni,
secolarizzazioni che riducevano quasi a nulla la dottrina biblica ed
ecclesiale sul diavolo, Bloch si senti tradito nella animazione profonda della
sua ricerca filosofica, si che, spazientito, si alzo di scatto e, barcollando per
la quasi totale cecita, usci dalla sala apostrofando I'oratore con la dura in-
vettiva: qui il male non e preso sul serio».

Questa forte reazione di Bloch si accorda perfettamente con l'intenzione
profonda del discorso del Nuovo Testamento su Satana. La letteratura
neotestamentaria, in effetti, non parla del diavolo se non per annunciare da
una parte l'impotenza dell'uomo a vincere il male con le sole sue forze (e
tale notizia, ovviamente ‘pessima’, & cid che accomuna la demonologia
cristiana a qualsiasi altra), e dall’altra la vittoria di Gesu su di lui (e tale
notizia, evidentemente ‘ottima’, & cio che le appartiene in proprio). Cio fa
capire che il discorso su Satana non va inteso primariamente come una
sorta di informazione su Satana stesso quanto piuttosto come una
rivelazione concernente sia (versante antropologico) la debolezza
dell'vomo sia soprattutto (versante cristologico) l'assoluta necessita di
affidarsi alla sovrana potenza salvatrice di Gesu.

I. L’'uomo e il male

Sul versante antropologico, la credenza nel diavolo e nei demoni permette
di capire che il male operante nel mondo, lungi dall’essere su misura
dell'uomo e della sua razionalita, si allarga a dimensioni che si sottraggono
del tutto alla sua presa. E quanto fa osservare l'autorevole rivista teologica
Lumiere et Vie la dove osserva: «Allorché si cerca di determinare la re-
sponsabilita del male nel mondo, la si trova anzitutto nell'uomo, nella sua

44



Gli angeli ci chiamano per nome

Una lunga tradizione credente parla, peraltro, di una cura speciale di un
singolo angelo per ogni singolo uomo. E questa & 1'espressione di una bella
verita giustificata dal fatto che la custodia attuata dagli angeli deriva dalla
custodia operata da Dio e fa tutt'uno con essa.

A suo riguardo, cominciamo col mettere in chiaro due punti di rilievo.
Primo: tale ulteriore credenza e un dato fondato e da ritenere. Secondo: la
dottrina degli angeli custodi non si esaurisce in questa sua specificazione,
per cui non e lecito pensare che, essendoci un angelo per ogni singolo uomo,
tutti gli altri angeli non si interessino di lui.

Poste queste premesse, ci e facile precisare che in questa estrema
singolarizzazione della missione degli angeli viene alla luce una verita
molto preziosa: Dio non custodisce una massa anonima ed indifferenziata,
bensi un popolo, ossia una unita nella quale i singoli sono persone
irripetibili ed inconfondibili. Egli avvolge della sua presenza provvidente e
chiama per nome tutti e «ciascuno». A pari, ed in forza sua, anche gli angeli
sono custodi di tutti e di «ciascuno». I loro rapporti con gli uomini sono
personali, e cioé non uniformi e standardizzati, ma rigorosamente
individuali e singolari, propri e diversi per ognuno, come si addice
all'amore.

Anche gli angeli, dunque, ci chiamano per nome. Essi vincono, con Gesu ed i
santi, la nostra solitudine. E ci spingono a vincere la solitudine dei nostri
fratelli.

43



Luminosi modelli di vita riuscita

Un ulteriore beneficio dell'attenzione agli angeli proviene dalla esemplarita
dei loro rapporti rispetto a quelli che impegnano gli uomini.

Come emerge dalla Bibbia, il primo ufficio degli angeli consiste nella
adorazione di Dio, del quale essi contemplano il volto. Mentre il secondo
concerne la missione di annuncio, protezione e sostegno che essi hanno
rispetto agli uomini.

In tali attivita angeliche é facile riconoscere il corrispettivo degli impegni
dell'uomo nei confronti di Dio e dei fratelli quelli formulati
normativamente dal comandamento supremo dell'amore di Dio e del
prossimo. La loro luce fa capire che I'uomo é chiamato a condurre, anche
con l'ausilio degli angeli, una vera «vita angelica».

L’angelo custode

E chiudiamo con un cenno al tema, tanto caro alla devozione popolare,
dell’angelo custode.

La certezza che gli angeli proteggono gli uomini consegue, come accade per
i santi del cielo, dalla loro identita di glorificati. Angeli e santi sono creature
definitivamente assise «alla destra del Padre», accanto a Dio in e con Gesu.
Ma Dio ¢ il custode dell'uvomo (1 Pt 5,7). Dunque la santita riflessa degli
angeli, non potendo essere diversa dalla santita sorgiva del Padre, comporta
necessariamente una identica funzione di sostegno e di protezione degli
uomini.

In realta, un angelo che non fosse custode degli uomini non sarebbe
neppure un angelo: gli mancherebbe qualcosa di cio che e proprio di Dio,
non si troverebbe realmente al suo cospetto, la sua comunione con lui non
sarebbe completa. Contrariamente a quanto disse Caino, per difendersi
dalla denuncia di Dio che lo interrogava sulla sorte del fratello Abele (Gn
4,9), ogni liberta ha la vocazione di essere «il guardiano del fratello», e cioe
l'aiuto, il richiamo ed il sostegno del prossimo. Negli angeli e nei santi tale
vocazione e totalizzata, e quindi la custodia si realizza integralmente.

Anche da questo punto di vista, la nostra esistenza deve puntare ad essere
una vera «vita angelica».

42



piu pretendere di esaurire la potenza creatrice di Dio, giacché 1'uomo é I3,
quale soggetto ed immagine della profondita personale di Dio. A sua volta,
per via degli angeli, l'vomo non puo interpretarsi come la sola realta
spirituale dell'universo creato. Cosi anche lui entra nello spogliamento di sé
e nella umilta che dispongono a ricevere la meravigliosa rivelazione della
paternita di Dio offerta dal vangelo nella persona di Gesu» (G. Martelet).

Nell'assetto della creazione voluta di fatto da Dio, accanto alle coscienze e
liberta umane esistono quelle coscienze e liberta superiori che chiamiamo
angeli. Chi, con l'ascolto della Parola di Dio e la preghiera, si apre alla loro
presenza, impara ad essere sempre piu «in relazione» con Dio, con i propri
fratelli e con il mondo; impara ad essere, cioe, sempre pill «persona».

Regina degli angeli: una semplice donna, Maria

C'é un aspetto, peraltro, per il quale la realta degli angeli, pur continuando a
relativizzare I'uvomo nel modo spiegato, contribuisce assieme ad esaltarlo in
maniera straordinaria.

Gli angeli sono creature superiori all'uomo: su questo la tradizione cristiana
non ha mai nutrito dubbi. Ora, 1'evento centrale del disegno di Dio sulla
creazione consiste nella incarnazione, e cioé nella traduzione del Figlio di
Dio non in una esistenza angelica, bensi nell'umile e fragile condizione
umana. Il fondamento e la giustificazione della creazione, Gesu Cristo, & un
vero uomo, non affatto un vero angelo. Gli angeli sono angeli di Gesu, servi
di un autentico uomo: ed hanno per regina una semplice donna, Maria.

Paradossalmente, pur nella sua piccolezza e precarieta, I'uomo costituisce il
centro della celebrazione della gloria di Dio compiuta dal creato.

Ritroviamo in questo fatto sconcertante la strategia tipica del Dio di amore,
che sceglie gli strumenti pit deboli e poveri per le sue imprese piu alte.
Gesu si e felicitato con quelli che contavano di meno scegliendo i suoi
discepoli tra gli umili, e facendone le colonne del suo Regno; Dio si
congratula con la liberta piu piccola, quella umana, organizzando l'intera
creazione attorno ad essa. La dignita dell'uomo, di ogni singolo uomo, si
mostra veramente immensa. Dunque, non si puo credere agli angeli senza
crescere nella stima e nell'apprezzamento della causa dell'uomo nel mondo.

41



Una sinfonia cosmica di immense proporzioni

Non solo. L’attenzione alla presenza amorosa degli angeli fa capire meglio
I'ampiezza del disegno divino di mettere l'intera creazione in rapporto di
dipendenza per la vita o la morte con Gesu.

Nel prologo della lettera agli Efesini si legge che Dio, mediante la vita, morte
e risurrezione di Gesu, «ci ha fatto conoscere il mistero della sua volonta,
secondo quanto nella sua benevolenza aveva in lui prestabilito per
realizzarlo nella pienezza dei tempi: il disegno, ciog, di ricapitolare in Cristo
tutte le cose, quelle dei cielo come quelle della terra» (Ef 1,9-10). L'uomo &
fatto per la gloria di Dio, e cioe per la partecipazione della vitalita di Dio,
raggiunta nella assimilazione a Gesu risorto. E’ il motivo per cui le preghiere
eucaristiche della messa si concludono tutte nella proclamazione: «Per
Cristo, con Cristo ed in Cristo, a te, Dio Padre onnipotente, nell'unita dello
Spirito Santo, ogni onore e gloria per tutti i secoli dei secoli. Amen». L'onore
e la gloria del Padre sono 'uvomo medesimo che si unisce nello Spirito Santo
a Gesu.

La credenza negli angeli dice che questa «gloria» data dall'uomo a Dio
mediante il dono di se stesso a Dio si inserisce in una sinfonia cosmica di
inaudite proporzioni. Per ci0 stesso, da una parte esalta in modo
incomparabile il ruolo totalizzante che Gesu possiede nella storia e nel
mondo. E dall'altra, mostra quale immensa estensione rivesta la risposta
delle creature a Dio.

Guardare agli angeli per capire meglio noi stessi

Altro beneficio della credenza negli angeli e I'aiuto che presta a cogliere
l'identita dell'uomo e la portata profonda dei compiti che lo caratterizzano.

Intanto, essa ricorda all'uomo che egli non & fatto per bastare a se stesso,
ma per stabilizzarsi in una logica di comunione e di incontro con quanto lo
circonda. E percio gli rammenta che la superbia della vita e 1'egoismo sono
le sue disgrazie piu gravi, e |'umilta e la carita le sue promesse piu grandi.

E’ facile prenderne atto pensando che gli angeli e gli uomini con la loro
compresenza sono ragione gli uni per gli altri di vera umilta. «Come nella
umanita, I'vomo non € umano senza la donna, e ciascuno dei due trova
nell'altro il testimone gioioso di una impossibile sufficienza, cosi accade per
I'umanita ed il mondo degli angeli. Per causa nostra, gli angeli non possono

40



A CHE COSA SERVE CREDERE AGLI ANGELI?

da Inchiesta sugli angeli, Elle Di Ci, Leumann (Torino) 2001, 27-32.

Ed eccoci alla chiarificazione dei significati e dei valori della credenza negli
angeli.

Come la rivelazione del potere del diavolo mette a nudo la densita
sovrumana del male operante nella storia, obbligando I'uomo a rendersi
conto della impossibilita di accogliere il Regno di Dio senza un costoso
combattimento condotto nella fede, cosi la manifestazione della
partecipazione degli angeli all'opera della salvezza illumina la profondita
del rapporto di Dio con gli uomini, la posizione incomparabile di Gesu nella
creazione, e il paradosso della piccolezza - grandezza dell'uomo.

Oltre la disastrosa miopia del materialismo

I benefici che 1'angelo arreca invisibilmente all'uomo equivalgono, osserva
un teologo, ad altrettante rivelazioni della concretezza dell'amore di Dio per
le sue creature. «In quanto ne mostra la vicinanza d'amore alle piu diverse
situazioni umane, I'angelo e il messaggero della fedelta divina. In quanto si
fa veicolo della Parola eterna, & strumento della luce che viene dall'alto. In
quanto garantisce 1'accesso alla possibilita impossibile che solo sta nelle
mani dell'Altissimo, annuncia la custodia e la protezione che I'Eterno offre a
coloro che lo amano ed in lui confidano. In quanto si presenta come umile
servo ed inviato, dice la sovrana signoria di Dio. In quanto, infine, interviene
per stimolare gli uomini a compiere il disegno salvifico del divino Amore & il
messaggero della provvidenza celeste» (B. Forte).

La credenza negli angeli stimola la sensibilita per l'invisibile e avvicina a
Dio. Per cio stesso, abilita a familiarizzare con quanto supera i gretti confini
di cio che e immediatamente constatabile, insegna ad andare oltre la
disastrosa miopia del materialismo, per il quale conta soltanto cio che cade
sotto i sensi, ed educa a mettere al primo posto i valori spirituali.

L’angelologia aiuta a creare e sostentare quella retta apertura alla
trascendenza senza la quale nessun discorso riguardante la fede arriva ad
essere significativo.

39



Queste analogie® mettono in chiaro che i consacrati si distinguono dai laici
secolari non gia in quanto questi ultimi sono laici (cosa che li differenzia
invece dai ministri ordinati) bensi in quanto sono secolari. Ma vanno usate
con la cautela richiesta dal loro essere delle semplici approssimazioni,
poiché, se nel loro caso le differenze si giocano in rapporto a valori
appartenenti allo stesso ambito e dunque rigorosamente paritari (si tratta
sempre e solo di valori relativi), nel caso della distinzione tra vita secolare e
vita consacrata le differenze sono determinate da valori appartenenti ad
ambiti diversi e gerarchizzati (I'uno provvisorio o storico e subordinato
all'altro, e l'altro definitivo o metastorico e legato ma non subordinato al
primo); tanto da giustificare I'attribuzione di quel carattere di superiore
specialita alla vocazione per la vita consacrata (corrispondente alla
superiore specialita del valore assoluto rispetto ai valori relativi) che viene
sostenuto dalla prospettiva della seconda versione della via regale. Salva
restando l'esigenza di una reimpostazione in chiave ecclesiologica di tale
prospettiva (cf capitolo precedente), si tratta di prendere atto, in sostanza,
che il concentrarsi su Dio e su Cristo offre maggiori possibilita di sviluppo
dell’essere cristiano (sempre a beneficio di tutti) del concentrarsi, sia pure
in nome della fede, su qualche valore relativo; o che il fermarsi sulla
sottolineatura od evidenziazione o selezione di un testo aiuta
maggiormente a recepirlo di quanto possa fare la lettura di una riga
qualsiasi.

potenza di un numero di base nel quale tutti sono compresi» (H. U. VON BALTHASAR, Gli
stati di vita del cristiano, o.c., pp. 288-289).

60 Alle quali se ne puo aggiungere una quarta, disegnata ancora dal Tillard la dove
afferma che «la vita religiosa sotto tutte le sue forme, all'interno della missione e
dell’azione della Chiesa in mezzo al mondo, ha per vocazione quella di cantare il cantus
firmus del riferimento a Dio. Pero va notato che tale cantus viene effettuato solo nel seno
della polifonia»; e poi aggiunge: «la sua presenza, come quella del cantus firmus nella
polifonia, permette alle altre voci di affermarsi con audacia e di andare talvolta fino al
limite del possibile» (J. M. R. TILLARD, Davanti a Dio e per il mondo, o.c., pp. 425.428).

38



comune che non manca di prestare attenzione alla salute, e pero non fa di
questa cura l'orizzonte specifico della sua attivita ordinaria, magari
preferendole qualche altro ambito professionale.

La consacrazione possiede una significazione ed una funzione affini a quelle
di una radiografia, che, senza negare 'importanza dei tessuti e dei vasi di un
arto e senza affatto prescindere dalla loro realta, mette in evidenza, e quindi
concerne direttamente, soltanto I'ossatura;*” mentre la vita secolare puo
essere paragonata ad un check-up generale praticato da un medico di
famiglia.58

La vita consacrata pu0 essere paragonata alla sottolineatura, o
evidenziazione, o selezione (per usare il linguaggio dell'informatica), di un
testo scritto: operazioni nelle quali caratteri e parole rimangono tali e quali,
senza aggiunte od omissioni, ma acquistano un assetto nuovo, I'assetto di
un risalto che cattura I'attenzione e stimola I'assimilazione e la memoria.>?

57 Cf J. M. TILLARD, Religiosi perché? Dehoniane, Bologna 1973, p. 45. Scrive lo stesso
autore: la vita consacrata é «una forma di vita pensata e costruita in maniera tale che la
preoccupazione del Dio di Gesu Cristo del suo servizio vi affiori come a nudo, come il
tronco di un albero spogliato dalla sua scorza» (Ip., Davanti a Dio e per il mondo, o.c.,, p.
87).

58 «Per tradurre in una maniera un po’ grossolana questa intuizione potremmo dire che,
nel caso del cristiano impegnato nel modo corrente di vivere il vangelo, la
preoccupazione di Dio si scorge in filigrana nel complesso del suo lavoro, delle sue
responsabilita e della sua famiglia [...] Invece nel caso del religioso la preoccupazione di
Dio diventa il principio attorno a cui si tesse la vita quotidiana» (I. M. R. TILLARD Davanti
a Dio e per il mondo, o.c., pp. 87-88).

59 E quanto viene espresso in chiave biblica da un esperto che al termine di una accurata
indagine del materiale neotestamentario sulla vita consacrata conclude: «la vita
consacrata porta in superficie cio che & di tutti, facendosi al tempo stesso memoria e
profezia, attesa ed anticipo gia ora di cio che verra. E in questo modo che [..], al di la
delle singole modalita che puo assumere, svolge il suo pil importante servizio: farsi
trasparenza del vangelo, della radice del vangelo, interpellando cosi ogni cristiano,
qualunque scelta abbia fatto» (B. MAacGIONI, Il fondamento evangelico della vita
consacrata, in AAVv., Vita consacrata, un dono del Signore alla sua Chiesa, Elle Di Ci,
Leumann [Torino] 1993, pp. 93-128; qui 127). Usa una immagine affine voN Balthasar
che spiega: «lo stato dei consigli non vuole realizzare altro ideale “piu alto” che quello
universalmente cristiano, e deve percio, sulla sua via particolare, rappresentare per tutti
la perfezione evangelica alla quale tutti dovrebbero aspirare. Esso e come I'elevazione a

37



particolare di chi assume quale specifico intento della vita la promozione pit
diretta possibile del rapporto con Dio (= valore religioso) inaugurato una
volta per sempre dalla risurrezione di Gesu. Specifico dei consacrati e
I'entrare in una situazione oggettiva permanente di polarizzazione sul
rapporto con Dio per Cristo e nello SpiritoSs che fa di essi la punta traente
della risposta della Chiesa Sposa al Signore suo Sposo. Loro peculiarita & di
costituire una modalita oggettiva di discepolato del Cristo stabilita su di una
vincolazione piu stretta al definitivo; al punto da rendere comprensibile che
la via per assumerla, e cioeé la cosiddetta professione religiosa o consacrata,
non costituisca un sacramento nel senso eminente che é esclusivo dei sette
sacramenti.>®

2.2. Tre analogie, tratte dall’esperienza, chiarificano l'idea sottesa alla
distinzione.

Il consacrato é simile al medico, che ha scelto, nella costellazione dei valori
profani, di dedicarsi al valore della salute fisica, e vive gli altri valori in
subordinazione a tale specializzazione. Il secolare & paragonabile all'uomo

55 Si tratta di uno «stato di vita che si organizza, anche materialmente, per Cristo e per
cio che e suo [..]; di uno stato di vita in cui le persone da amare vengono date e tolte
direttamente da Cristo, nella sua Chiesa e per le sue necessita [...]; di uno stato di vita
teso a familiarizzarsi sponsalmente alla persona di Cristo, accogliendo e amando ogni
altro prossimo e ogni altra cosa per il fatto che a lui appartengono» (A. SicAR|, Diversita e
complementarita degli stati di vita, in Comml [1994] n. 135, 8-24, qui 15.16).

56 «Qualche volta», annota un autore, «ci viene posta la domanda: perché la professione
religiosa con il voto di perpetua castita non e annoverata tra i sacramenti? Per dare una
risposta non superficiale, bisogna ricordare che le prime nozze programmate nel piano
di Dio sono quelle di Cristo con la Chiesa. Il sacramento del matrimonio, che fa dell'uomo
e della donna “una carne sola” e da loro la grazia di convivere santamente, attinge forza
e significato da quella precedente e superiore realta celeste. Il matrimonio, appunto
perché sacramento, € nel genere del “segno”; mentre la professione religiosa rende
capace la persona di inserirsi fin dal tempo presente nella realta delle nozze eterne con
'’Agnello, che é Cristo (Ap 14,4). E chi possiede la realta, non ha bisogno di indugiare nel
segno. In conclusione: la professione religiosa non e un sacramento perché e qualcosa di
pit» (A. GIGLIoLl, La vita consacrata, realta essenziale della Chiesa: considerazioni
teologiche, in NotCism [1993]n. 279, 630-651, qui 646). Si vuol dire, in sostanza, che la
non sacramentalita (da intendere nel senso piu forte del termine) della professione
consegue dal fatto che la vita consacrata, essendo meno connessa al provvisorio, risulta
per cio stesso meno prossima al regime tipicamente viatore dei segni (anche se
evidentemente sempre dipendente da esso).

36



Lo stato di vita dei laici secolari (che il concilio chiama semplicemente laici)
52 costituisce la condizione ordinaria, e quindi generalizzata, dei membri
della Chiesa, che viene immediatamente indotta dal conferimento del
battesimo.53 La qualifica di /aici (che significa: appartenente al popolo [laos]
di Dio) sottolinea lo statuto di ordinarieta e di larghissima prevalenza
quantitativa sotteso alla loro vocazione, ma serve pure a distinguerli dai
ministri ordinati (della cui collocazione ecclesiale parleremo in seguito). La
qualifica di secolari, invece, li connota direttamente in rapporto ai
consacrati, e deriva dalla stretta connessione che essi intrattengono con il
saeculum, o insieme dei valori profani (provvisori) propri della situazione
viatrice terrena.>*

Badando alla peculiarita dei laici secolari in quanto secolari, e tenendo ben
fermo che la vita consacrata costituisce una vocazione speciale,
comprendiamo allora che lo stato dei consacrati realizza la condizione

52 Buona panoramica critica delle attuali discussioni sulla loro identita in M. VERGOTTINI,
La teologia e i «laici», in Teol 18 (1993) 166-186.

53 Cosi, «lo stato laicale nel mondo si rapporta (teologicamente) allo stato presbiterale e
allo stato dei consigli non come un terzo elemento specifico, ma come il generale si
rapporta a cio che é stato reso speciale da contrassegni differenzianti» (H. U. von
BALTHASAR, Gli stati di vita del cristiano, o.c, p. 285; cf p. 288). Chiarisce bene la
distinzione dei tre stati dal punto divi- sta terminologico J. F. CASTANO, «Condicio laicalis»
e «Status consecratorum» nel Nuovo Codice, in Ang 65 (1988) 325-339.

54 Cf ChL 9, ove si dice, citando LG 31, che la vocazione dei fedeli laici «ha in modo
speciale lo scopo di “cercare il Regno di Dio trattando le cose temporali e ordinandole
secondo Dio”». Aggiungendo, al n. 15, che Dio «affida loro una vocazione che riguarda
proprio la situazione intramondana», giacché «la condizione ecclesiale dei fedeli laici
viene radicalmente definita dalla novita cristiana e caratterizzata dalla loro indole
secolare». Al n. 17, che «la vocazione dei fedeli laici alla santita comporta che la vita
secondo lo Spirito si esprima in modo peculiare nel loro inserimento nelle realta
temporali e nella loro partecipazione alle attivita terrene». E facendo proprie, al n. 23, le
parole di Paolo VI (EV, n. 70) per il quale «il campo proprio della loro attivita
evangelizzatrice e il mondo vasto e complicato della politica, della realta sociale,
dell’economia; cosi pure della cultura, delle scienze e delle arti, della vita internazionale,
degli strumenti della comunicazione sociale». Cf pure VitC 16.31.32. Tillard spiega: «se il
religioso centra la propria esistenza sul polo della grazia battesimale, che orienta 'uvomo
verso il Dio della Pasqua, il cristiano che non ha ricevuto dallo Spirito questo carisma
incentra ordinariamente la propria sull'irraggiamento della signoria di Cristo sulle
strutture del mondo» (J. M. R. TILLARD, Davanti a Dio e per il mondo, o.c, p. 306). Da
vedere anche M. KELLER, Teologia del laicato, in MS 8, 1975, pp. 485-520.

35



interamente ordinata, come sempre accade nella logica dei disegni di Dio, al
beneficio di tutti.>°

2. Laici secolari e consacrati

2.1. La strutturazione interna della Chiesa a livello di persone si articola,
come gia ricordammo, sulla triade fondamentale dei laici secolari, dei
ministri ordinati, e precisamente dei consacrati.>!

nella storia ha cominciato sempre col chiamare qualcuno, e questo all'unico scopo di
renderlo strumento della salvezza di tutti. Le speciali chiamate, elezioni e vocazioni,
dunque, non sono ordinate a formare “caste separate”, al contrario, sono tutte ordinate
ed hanno come unica ragione di esistenza proprio il servizio della salvezza universale. In
altri termini: se si riceve una speciale elezione é unicamente per servire quelli che non
I’hanno ricevuta» (A. PIGNA, La vita religiosa nel mistero e nella missione della Chiesa,
OCD, Roma 1994, p. 14; cf pure pp. 62-64).

50 Cf H. U. VvON BALTHASAR, Gli stati di vita del cristiano, o.c, pp. 23 1-284.315-335. Ed
anche V. GAMBINO, Stato dei consigli, stato sacerdotale, stato laicale, in ID., Dimensioni della
formazione presbiterale, Elle Di Ci, Leumann (Torino) 1993, pp. 389-392. «Il prete e il/la
religioso/a» annota un autore, «sono figure “particolari” di cristiano, in quanto praticano
forme particolari di vivere la vita cristiana, direttamente funzionali allinterno della
Chiesa. La figura del prete, che si legittima pienamente solo nel riferimento al Vescovo e
quindi al “ministero”- che secondo il significato originario significa “servizio” - della
“guida” del “popolo di Dio” (concepito non come un’anarchia, né come una democrazia
rappresentativa); e la figura del/la religioso/a che, all'interno del “popolo di Dio”, svolge
la funzione esemplare di evidenziare in modo “choccante” la vocazione cristiana» (G.
CoLoMBO, L’ordine cristiano, Glossa, Milano 1993, pp. 64-65).

51 Triade contestata da autori che la trovano eccessivamente riduttiva della complessita
del reale. Cosi, S. SPINSANTI, Gli stati di vita: vecchie e nuove prospettive, in T. GOFFI-B.
SECONDIN (ed.), Problemi e prospettive di spiritualita, o.c., pp. 327-349, il quale tuttavia
conclude con 'ammissione che «la teologia tradizionale dei tre stati di vita [...] pit che un
ramo secco da tagliare appare come un tronco capace di portare, dopo gli innesti
appropriati, nuovi frutti» (o.c, 349); J. BEYER, Il rinnovamento del diritto e del laicato nella
Chiesa, Ancora, Milano 1994. pp. 105-117; G. CanoBBIO, Dagli stati di vita alle vocazioni, in
AAVv., Gli stati di vita del cristiano, Morcelliana, Brescia 1995, pp. 17-47. Molti altri
ribadiscono la sua legittimita, ed esempio: H. U. vON BALTHASAR, Gli stati di vita del
cristiano, o.c.; J. F. CASTANO, Lo «status consecratorum» nell’attuale legislazione della
Chiesa, in Ang 60 (1983) 190-223. Tra questi ultimi. anche VitC 31, che giudiziosamente
postilla: «Le vocazioni alla vita laicale, al ministero ordinato e alla vita consacrata si
possono considerare paradigmatiche, dal momento che tutte le vocazioni particolari,
sotto l'uno o l'altro aspetto, si richiamano e si riconducono ad esse, assunte
separatamente o congiuntamente, secondo la ricchezza del dono di Dio».

34



di essere compresenti in un medesimo soggetto, cosi la vita consacrata e il
suo diretto corrispettivo, la vita secolare (che il concilio chiama laicale: cf
LG 31) costituiscono due stati diversi e correlati di un’unica ed identica vita
cristiana (= battesimale), corredati della totalita delle sue qualita essenzialj,
e necessariamente alternativi.

Mentre perd nel caso della sessualita tanto la qualificazione maschile
quanto quella femminile sono dati nativi, nel caso dell’essere cristiano il
dato primo ed immediato é soltanto quello costituito dalla modalita della
secolarita: giacché il conferimento del battesimo, lungi dal fare del soggetto
un cristiano allo stato neutro, lo colloca immediatamente nello stato di
secolarita. O meglio (dato che la presenza di una vocazione speciale ha
luogo anche nel caso del ministero ordinato), lo pone nello stato di laicato
secolare,*” dal quale potra uscire, in seconda battuta, qualora sia ritenuto
chiamato alla condizione di consacrato (o di ministro ordinato, o di
entrambe le cose). E siamo al motivo per il quale il diventare consacrati
(o/e ministri ordinati) esige sia il previo conferimento del battesimo sia la
susseguente professione religiosa (o/e 'ordinazione ministeriale), mentre
per essere laici secolari é sufficiente ricevere il battesimo.*8

Ne consegue la piena verita dell'importante conclusione sottolineata da PC
5 e gia piu volte rilevata nel corso delle precedenti analisi: a differenza dello
stato del laico secolare, che costituisce la vocazione ordinaria o comune dei
membri del popolo di Dio, I'appartenenza allo stato di vita consacrata
(come, del resto, quella allo stato di ministero ordinato) rappresenta una
vocazione speciale, *° riservata ad alcuni (pochi) tra i molti, e pero

47 Qve laicato dice alternativa a ministero ordinato, e secolare alternativa a consacrato.

8 «Alla missione dei laici», ricorda VitC 31, «& fondamento adeguato la consacrazione
battesimale e cresimale, comune a tutti i membri del Popolo di Dio. | ministri ordinati,
oltre a questa consacrazione fondamentale, ricevono quella dell'Ordinazione per
continuare nel tempo il ministero apostolico. Le persone consacrate, che abbracciano i
consigli evangelici, ricevono una nuova e speciale consacrazione che, senza essere
sacramentale, le impegna a fare propria [..] la forma di vita praticata personalmente da
Gesu, e da Lui proposta ai discepoli».

49 «Tutti nella Chiesa sono consacrati nel Battesimo e nella Cresima, ma il ministero
ordinato e la vita consacrata suppongono ciascuno una distinta vocazione ed una
specifica forma di consacrazione, in vista di una missione peculiare» (VitC 31; cf i nn.
14.15.16.17.31.32.72.74.77.- 82.93.96.104). Come a rispondere a chi legge nella
ammissione di questa specialita una diminuzione della dignita dei laici secolari, un
autore giustamente osserva: «Tutte le volte che Dio ha voluto intervenire salvificamente

33



credente ad una famiglia dedita alla coltivazione di un carisma religioso ne
fa necessariamente uno specialista del regno di Dio e della vita spirituale 43.

Per questo, I'esito obbligato di una esistenza impostata sulla pratica dei
consigli evangelici consiste sempre e prima di tutto nel dono (da
apprezzare come tale 44) offerto dallo Spirito Santo alla Chiesa e all'umanita
della presenza benedetta di nuovi esperti del valore assoluto; *5 ove la parola
esperti, con i sinonimi (professionisti, specialisti, periti, ecc.) che le possono
essere affiancati, permette di capire che si tratta della realizzazione
eminente di un compito (nel caso: la coltivazione-manifestazione del valore
assoluto) che e presente ed operante in tutti.

1.2. Sulla scia del concilio, riaffermiamo quindi che il proprio della
consacrazione dei consacrati risiede nel conferimento di un assetto speciale
all’essere battesimale.

E ricorriamo alla analogia (applicabile solo parzialmente e tuttavia
pertinente) del rapporto dell’essere uomo o donna con l'essere umano
dell'uno o dell’altra, per precisare che la vita consacrata non conferisce
qualcosa che gia non ci sia nell'essere battesimale, bensi ne esprime la
realta in una forma particolare, oggettivamente distinta da altre e
complementare con esse.

Come i due sessi*® rappresentano altrettante realizzazioni stabili e
complementari di un’unica ed identica realta umana, in possesso della
totalita dei suoi caratteri fondamentali e pero tali da escludere la possibilita

43 Identiche conclusioni ed esemplificazioni in L. BOISVERT, La consécration religieuse.
Consécration baptismale et formes de vie consacrée, Cerf, Paris 1988, pp. 55-56.

4 «La Chiesa intera trova nelle sue mani questo grande dono e in atteggiamento di
gratitudine si dedica a promuoverlo con la stima, la preghiera, l'invito esplicito ad
accoglierlo» (VitC 105).

45 Valore assoluto che ovviamente va sempre inteso nel senso specificamente cristiano, e
cioeé cristologico-trinitario.

46 'immagine e utilizzata anche da von Balthasar, che dichiara: «I due stati si muovono
I'uno nell'altro, come due meta complementari di un tutto, in una cosi particolare
articolazione che riceve nell’ordine soprannaturale della Chiesa un significato analogo a
quello dei due sessi all'interno dell’ordine naturale» (H. U. VON BALTHASAR, Gli stati di vita
del cristiano, Jaca Book, Milano 1985, p. 155).

32



I PROFESSIONISTI DELL’ASSOLUTO

da Seguono Cristo piu da vicino. Lineamenti della vita consacrata, Elle Di Ci,
Leumann (Torino) 1997, 140-145.

L’essere cristiano dei consacrati si compie nell’ambito di quella
concentrazione su Dio Padre di Gesu nello Spirito che ora occorre sottoporre
ad analisi.

1. Una vocazione speciale

1.1. Torniamo, per farlo, alla conclusione raggiunta dalla analisi
fenomenologica condotta nel primo capitolo, ove si & accertato che la vita
consacrata & da intendere come modalita di esistenza cristiana definita
dalla pratica dei consigli evangelici.

La consegna al Signore della totalita di sé, che invera la sostanza della
salvezza e percio risulta necessaria a tutti, si attua, nel caso dei consacrati
entro un contesto esistenziale particolare che obbliga a contrassegnare la
castita, la poverta, e I'obbedienza che essi praticano come consacrate, e cioé
come plasmate da quellindole direttamente religiosa, o di riferimento a Dio,
che si invera negli interessi (carisma e missione) delle varie famiglie di
vincoli spirituali a cui appartengono. Tutto, in essi, si spiega e si giustifica su
di una precisa e rigorosa polarizzazione verso intenzioni e méte
trascendenti*2.

Orbene: che cosa consegue da un simile modo di vivere, se non
l'instaurazione di una professionalita di natura specificamente spirituale?
Come la stabile vincolazione di un soggetto ad un ambiente definito dalla
coltivazione della musica (conservatorio, complesso orchestrale, circolo
musicale, ecc.), o dalla promozione della salute fisica (facolta di medicina,
ospedale, studio medico, ecc.), lo porta necessariamente a diventare un
esperto della musica o della medicina, cosi I'aggregazione duratura di un

42 «Le persone consacrate, infatti, vivono “per” Dio e “di” Dio» (VitC 41).

31



vivere ministeriale, rappresenti un morbo da combattere senza alcun
compromesso.

Parliamo, si intenda, di ‘costituzione’ dell’essere ministeriale, non solo di
semplice calibratura. Certo, non di costituzione del suo ‘esse simpliciter’, gia
assicurato, come si e detto, dalla ordinazione valida (prima asserzione),
bensi del suo ‘bene esse’, proporzionato alla santita (seconda asserzione). E
pero di un ‘bene esse’ autenticamente umano, nel quale I'avverbio connota
intrinsecamente il verbo, e quindi non interpretabile in termini statici ma
solo ed interamente dinamici. Alla maniera, per intenderci, del ‘bene esse’ di
un bimbo, che a tal punto richiede il passaggio dalla sua condizione a quella
di ragazzo da trasformarlo, se cid non accade, in un mostriciattolo. Non ci
limitiamo percio ad affermare, come spesso accade, che la santita dei
ministri ordinati presta un incomparabile servizio, oltre che ad intra ossia
in riferimento alla vita di grazia dei ministri stessi, anche ad extra ossia in
rapporto ad una migliore disposizione alla grazia nei destinatari della
azione pastorale: asserzioni ineccepibili ma ancora parziali. Diciamo,
invece, che la santita completa l'identita - dell’essere, e dunque l'identita
propriamente ontologica - che contrassegna i ministri ordinati. E che
proprio a ragione di cio produce il doppio effetto qui segnalato.

Non senza francamente ammettere che una conclusione del genere riesce
plausibile solo a chi supera la concezione statico-sostanzialista della
prospettiva cosmocentrica di stampo ellenico propria degli orientamenti
della manualistica neoscolastica per aprirsi alla concezione dinamico-
relazionale della prospettiva antropocentrica di stampo biblico e moderno
largamente recepita dalla teologia odierna, e qui riproposta dai cenni
avanzati nel rimando alla antropologia teologica. O per dirla in termini piu
specificamente teologici, solo a chi passa da una ontologia di stampo
sostanzialista, che colloca la categoria della relazione nel novero degli
‘accidenti’, realta magari fondamentali ma pur sempre di periferia, ad una
ontologia di stampo trinitario, che viceversa la vede quale cuore dell’essere.

30



Santita e costituzione piena

Cio significa che la prima asserzione deve necessariamente contemperarsi
nella seconda. Sicché va aggiunto che la santita personale completa la
costituzione dell’essere del ministero ordinato portandola alla pienezza ad
essa consentanea; che il carattere rimanda intrinsecamente alla grazia; che
'ordinazione valida é giusta (ossia non monca) solo se ed in quanto risulta
pure fruttuosa; che la presenza del peccato e l'esercizio colpevole del
ministero ne limitano gravemente la fecondita, mentre la santita ne
permette la piena espansione; che la normalita di uno statuto ministeriale
definito dalla specificita cristiana della trinitarieta, ossia dalla logica del
massimo possibile, non puo risiedere nel caso limite, decisamente ai bordi
di tale specificita, del puro sufficiente, bensi deve trovarsi nella
realizzazione del come piu non si potrebbe. Fosse anche poco (cf Mt 25,
21.23), come ricorda il racconto dell’'obolo della vedova (cf Lc 21.2-4),
purché esteso al tutto.

Scrive von Balthasar: «Senza dubbio un buon prete comunica piu grazia di
uno cattivo, non solo perché questo suscita scandalo e allontana i credenti
dalla via della salvezza, ma perché gia per essenza al prete che vive in grazia
viene donata piu grazia da distribuire che a quello che e fuori della
grazia»*l. Noi diremmo: perché il buon prete e piu prete di quello mediocre
o cattivo. In tal senso, davvero «la possibilita del prete sta nella sua santita».

Ne danno piena e inconfutabile conferma: la pluralita di effetti del
sacramento dell’Ordine, che all'induzione del carattere associa appunto
I'elargizione della grazia; l'esperienza cristiana, con la sua perdurante
verifica della rigorosa equivalenza esistente tra ministro autentico e santo;
la prassi secolare della Chiesa, col suo instancabile impegno di coltivazione
della santita dei ministri ordinati tanto sul piano pratico (con la
sottomissione ad un curriculum molto esigente di formazione prolungata)
quanto su quello dottrinale (con la riproposizione e I'approfondimento
delle motivazioni teologiche della santita); il permanente sentire cristiano
del popolo di Dio, costantemente maldisposto a sopportare a cuor leggero i
ministri indegni; la riflessione teologica, che non cessa di mettere in risalto
come la pratica del minimo sufficiente, costituendo il caso patologico del

41H.U. VON BALTHASAR, Gli stati di vita del cristiano, Jaca Book, Milano 1985, p. 239.

29



Si sa quanto questo principio sia stato giudicato importante dalla Chiesa, e
come essa lo abbia tenacemente difeso nei secoli. Né si fatica troppo a
comprenderne i motivi. Intanto, esso mette egregiamente in chiaro che la
mediazione del rapporto del Cristo Signore con la Chiesa e l'umanita
esercitata dal ministero ordinato é sufficientemente sovrapersonale - anche
se, come vedremo subito, non affatto extrapersonale - da porsi
fondamentalmente al sicuro da ogni arbitrarieta e volubilita della vita
personale del ministro. L'unico nome nel quale si dia salvezza é quello del
Signore, non affatto quello dei singoli vescovi o preti. Come viene evocato
con rara efficacia nella pala di M. Griinewald ad Isenheim dall’enorme dito
di Giovanni Battista rivolto al Crocifisso, i ministri ordinati non
sostituiscono né tanto meno esautorano il Cristo, semplicemente lo
significano: comunque siano la qualita e lo spessore della loro apertura al
Salvatore, in essi gli uomini incontrano infallibilmente il Signore.

E poi, con questo principio si conferisce piena conferma alla distinzione di
essenza del sacerdozio ministeriale dal sacerdozio battesimale ribadita dal
Vaticano Secondo (cf LG 10): giacché, se la diversita del primo dal secondo
fosse solo di natura quantitativa, anziché qualitativa, dovrebbe dipendere
esclusivamente dalla gradazione della santita personale.

Al contempo, pero, e facile capire che la situazione minima sufficiente di
autenticita del ministero ordinato rappresenta un caso limite, disumano per
il soggetto e virtualmente disumanizzante per i destinatari. Al punto da
conferire piena legittimazione a chi fa osservare, a riguardo del dissenso
della Chiesa nei confronti della sovrapposizione del carattere sulla grazia
sostenuta dai donatisti, che la scelta a favore di una distinzione tra i due
spinta sino alla separabilita «era necessaria» in quanto «doveva apparire
chiaramente che la comunita non dipende dalla ‘persona privata’ e meno
ancora dalla santita ‘privata’ del capo ministeriale, bensi dalla capacita che a
lui deriva in forza della consacrazione, il che significa, in definitiva, da Gesu
Cristo stesso, [... ma assieme] fatale, in quanto minacciava di favorire un
‘funzionalismo’ che soffoca qualsiasi vita, ed wun clericalismo
inammissibile»*0.

40 G. GRESHAKE, Essere preti. Teologia e spiritualita del ministero sacerdotale, Queriniana,
Brescia 1995, pp. 170-171.

28



ma solo come in abbozzo (identita delineata), da portare a definizione nel
corso della vita terrena dal soggetto stesso, sino alla conclusione
determinata dalla morte (identita compiuta); e stante il fatto inequivocabile
che I'essere ministeriale non puo essere altro che una particolare modalita
dell’'essere umano, anche nell’essere ministeriale occorre distinguere un
livello di realizzazione duplice e gerarchizzato: I'uno nativo (o di base),
dipendente dalla semplice validita della ordinazione ministeriale, e I'altro di
compimento (o di pienezza), derivato dalla apertura del soggetto ordinato
al Cristo. Il primo, relativo alla appartenenza allo stato di vita detto
ministero ordinato: che in quanto irrevocabile & chiamata ‘carattere’. Il
secondo, riferito a quanto riceve il nome di santita: che in quanto opera
primaria dall’alto & denominata ‘grazia’.

Ma allora la soluzione cercata si articola nella dialettica di due asserzioni
che si completano a vicenda. Per un verso, e cioé relativamente alla
costituzione dell’essere ministeriale al livello minimo sufficiente, bisogna
dire che la santita non entra in tale costituzione; per cui il carattere si
mostra non solo distinto ma anche realmente separabile dalla grazia. Per un
altro, ossia relativamente alla costituzione dell’essere ministeriale al livello
pieno (o trinitario) che gli & consentaneo, bisogna prendere atto che essa vi
entra interamente; sicché il carattere richiede necessariamente la grazia.

In altre parole, la santita non determina in assoluto la costituzione nativa, o
di fondo, del ministero ordinato. E tuttavia ne definisce in assoluto la
condizione di sviluppo e compimento.

Santita e costituzione minima

E’ certo anzitutto che la santita personale non entra nella costituzione
minima sufficiente dell’essere del ministro ordinato; che il carattere e la
grazia sono realmente separabili, tanto da risultare talora separati; che
esiste la possibilita di una ordinazione valida e pero non fruttuosa; che «il
ministro conserva la sua autenticita, e chi ne e rivestito salva il suo potere,
anche se egli come singolo & peccatore, ed anche se lo esercita
colpevolmente»3?. Per fare un esempio, € indubbio che chi si accosta al
quarto sacramento non ha bisogno, per essere sicuro di ricevere il perdono
sacramentale, di misurare la temperatura spirituale del confessore.

39 K. RAHNER, Chiesa e Sacramenti, Morcelliana, Brescia 1965, p. 97.

27



LA SANTITA DEI MINISTRI ORDINATI

da La santita dei ministri ordinati nel contesto vivo di una ecclesiologia di
comunione, in AA.VV., In sequela Christi, Effata, Cantalupa 2004, 251-276,
255-260.

Come abbiamo gia ricordato, nulla di quanto Dio dona all'uomo & solo
offerta, nulla puo essere compiutamente effuso dall’alto senza un impegno
corrispettivo di appropriazione dal basso. Sempre: anche nel caso del
ministero ordinato. La legge della incarnazione non conosce deroghe: il
‘concepito per opera dello Spirito Santo’ & sempre, consecutivamente e
inseparabilmente, il ‘nato da Maria Vergine’. Ne consegue l'imporsi di un
nodo di domande molto precise cosi formulabili: come si relaziona la santita
alla costituzione dell’essere ministeriale? Le e estranea o per lo meno
indifferente, oppure ne fa parte? In quest'ultimo caso, come ed a quale
livello?

0d anche, e questa volta in rapporto diretto alla ordinazione sacramentale e
nella supposizione che il termine ‘carattere ministeriale’ venga inteso nel
senso del concilio di Trento, ripreso dal Vaticano Secondo, e cioé quale
designazione della irrevocabilita della condizione indotta dal sacramento
dell’Ordine: come si situano reciprocamente il carattere e la grazia conferite
dal sacramento (e dunque, come si rapportano l'essere vero ministro
ordinato e I'effettivo vivere in Cristo)? Sono distinti? Sono separabili? Se si,
in qual modo e misura?

Livelli di identita

La risposta che riteniamo piu fondata non viene unicamente dalla teologia
del ministero ordinato bensi anche e previamente dalla considerazione
della struttura delluomo viatore messa in luce dalla antropologia
teologica3s. Posto che 'uomo nella condizione viatrice propria dell’aldiqua
sia effettivamente storia e liberta, e cioe costituisca un soggetto la cui
identita risulta vera e precisa sin dal primo istante della propria esistenza

38 Per la quale ci permettiamo di rimandare a G. GOZZELINO, Il mistero dell'uomo in Cristo.
Saggio di protologia, Elle di Ci, Leumann (Torino) 1991, pp. 157-235.

26



Per parte sua, l'attualita della preghiera diffusa trova risalto nel confronto
con due obiezioni correntemente rivolte alla pratica, in generale, della
orazione.

Si dice che per pregare occorre sentire il bisogno di farlo, averne voglia,
sotto pena di diventare ipocriti, inautentici, artefatti: come se l'orazione
fosse non un alimento base, ma un’opera artistica legata all’estro del
momento. La preghiera continua, proprio perché praticata sempre,
smentisce e dissolve questo pernicioso sofisma.

Si dice che non c’é tempo per pregare, che lo si vorrebbe fare ma gli impegni
della vita lo rendono impossibile. La preghiera diffusa, tramite la preghiera
breve, testifica felicemente che questo tipo di alibi non ha consistenza.

25



Se le due condizioni sono mantenute, la preghiera diffusa diventa una
gioiosa realta: la memoria del Signore risorto si fa viva e costante,35 il senso
della sua presenza incessante sino alla fine dei secoli si stabilizza, e prende
corpo l'invito di Paolo: «Tutto quello che fate in parole ed opere, si compia
nel nome del Signore Gest, rendendo per mezzo di lui grazie a Dio Padre»
(Col 3,17; cf Ef 5,20). Per arrivarci, basta che I'anima prenda coscienza,
suggerisce santa Teresa d’Avila, «di trovarsi innanzi a Gesu Cristo, conversi
spesso con lui, e cerchi di innamorarsi della sua umanita, tenendola sempre
presente. Gli chieda aiuto nel bisogno, pianga con lui nel dolore, si rallegri
con lui nella gioia, si guardi dal dimenticarlo nella prosperita; e questo non
con preghiere studiate ma con parole semplici, intonate ai suoi desideri ed
alle sue necessita».36

Vantaggi ed attualita

La preziosita della preghiera breve, anima della preghiera diffusa, &
evidente.

«Gli inconvenienti pratici sono praticamente zero: la preghiera breve e
questione di secondi e non fa “perdere tempo”. Non c’¢ neanche il problema
del raccoglimento o della distrazione. Soprattutto: quale altra possibilita
esiste per un cristiano, confrontato con le esigenze odierne della vita di
lavoro, di diventare un grande uomo di preghiera, se non per mezzo della
preghiera breve?»

Ancora: «La sua spontaneita, e soprattutto la possibilita di formulazioni
varie, il suo accento personale, la liberano dal rischio dell’artefatto e della
routine. E poiché si puo fare spesso durante il giorno, si risolve anche il
problema di una buona ed utile regolarita, senza che un programma
stabilito riconduca al pericolo dell’abitudine vuota ». 37

35 Cf GOzZELINO G., Vivere di fede: Dio nell’esistenza quotidiana, in TONELLI R,, (ed.), Essere
cristiani oggi. Per una ridefinizione del progetto cristiano, Las, Roma, 1986, pp. 131-148;
e specialmente 136-137.

36 Vita, cap. 12, n. 2. La santa spiega: «il mio metodo di orazione era di far tutto per
tenere presente dentro di me Gesu Cristo, nostro Bene e Signore» (Vita, cap. 4, n. 7) Cf
PIGNA. A., Quando il cuore parla. La preghiera secondo Teresa di Gest. Ed. Paoline, Alba,
1982.

37 PESCH O. H., La preghiera, o.c. pag. 57.

24



E cosi, la pratica della preghiera breve si mostra indispensabile da due
punti di vista.

In primo luogo, precisamente come alimento della preghiera totale. Infatti,
«da questo esercizio del raccoglimento e delle orazioni giaculatorie dipende
la grande opera della devozione», dice ancora san Francesco di Sales; «se
c’é, puo anche supplire alla mancanza di tutte le altre preghiere, se manca,
non puo essere riparato da nessun altro mezzo».32

In secondo luogo, come verifica dell’amore che si nutre per Dio. Infatti, «gli
amanti di Dio non possono stare senza pensare a lui, senza respirare per lui,
senza aspirare a lui, e parlare di lui ».33

Ma si richiede tassativamente che le pratiche di pieta in senso proprio
conservino il primo posto e dispongano dello spazio di cui hanno bisogno
nella economia generale dello stato di vita di ciascuno.3*

32 Ibid. 1l fatto si produce perché «se la quantita conduce alla qualita, allora anche la
frequente o quasi incessante invocazione del nome di Gesu Cristo, sia pur distratta
all'inizio, puo condurre alla concentrazione ed al fervore del cuore; infatti, la natura
dell'uvomo e in grado di assumere uno stato spirituale, se esso diventa frequente ed
abituale. Per imparare a fare bene una cosa, occorre farla il piu spesso possibile, ha detto
uno scrittore religioso; e sant’Esichio dice che la frequenza genera l'abitudine e si
trasforma in natura. Uomini esperti consigliano: colui che desidera raggiungere
I'orazione interiore, decida di invocare il nome di Dio con frequenza, quasi senza
interruzione; di pronunciare, cioe, con le labbra la preghiera di Gesu Cristo: “Signore
Gesu Cristo, Figlio di Dio, abbi pieta di me peccatore”, ed a volte, invece, pitt brevemente:
“Signore Gesu Cristo, abbi pieta di me”, come insegna san Gregorio il Sinaita. Egli
aggiunge che I'invocazione abbreviata é piu facile per i principianti; tuttavia non esclude
né I'una né l'altra formula, consigliando solamente di non cambiare spesso le parole per
abituarsi piu facilmente all'invocazione» (Racconti di un pellegrino russo, o.c. pp. 269-
270).

33 La Filotea, p. 1, cap. 13.

3% «Tutta la vita», scrive un autore, «potra divenire una autentica espressione di
preghiera a precise condizioni» La prima e «che la preghiera formale abbia il primo
posto ed il maggior spazio possibile, relativamente alla vocazione di ciascuno, sia
osservando cio che e essenziale ed obbligatorio per tutti, sia inserendo nelle attivita
elementi di orazione liberamente scelti (atti di amore, elevazioni, giaculatorie, ecc.) e
senza presumere che il lavoro sostituisca la preghiera propriamente detta» (MazzoLi E.,
Preghiera, in DSL, vol. 2, o. ¢, pag. 169)

23



Gesu, o preghiera del nome, o del cuore 28 consistente nel ripetere
indefinitamente il nome di Dio o di Gesu, o da solo o in una invocazione che
lo contenga.

«Prega senza interruzione», precisa Origene, «colui che unisce il pregare
alle sue opere quotidiane, ed alla preghiera le opere che le si confanno, dato
che anche le rette opere, I'attuazione del precetto, appartengono all’ambito
della preghiera».2® Questo si puo fare soltanto con un tipo di orazione che
sia praticabile con facilita in qualsiasi luogo, circostanza o momento: 3°
precisamente quel che si riscontra nella preghiera breve.

Lo ribadisce, nel suo stile pittoresco, san Francesco di Sales: «Non credere
che questo esercizio sia difficile, perché si puo benissimo intrecciare a tutte
le nostre faccende ed occupazioni senza il minimo imbarazzo; basta
osservare, infatti, che tanto nel raccoglimento spirituale quanto in cotesti
slanci interiori, non si fa che volgere un momentino altrove la mente; la qual
cosa non solo non intralcia, ma aiuta grandemente a compiere 'opera che si
ha tra mano. Il viandante che beve un po’ di vino per rallegrare il cuore e
rinfrescare la bocca, deve pur fermarsi un tantino per farlo, ma non si puo
dire che interrompa per questo il suo viaggio; giacché anzi prende nuove
forze per condurlo a termine, piu presto e piu facilmente: si ferma per
camminare meglio ».31

Le condizioni della preghiera diffusa

E gia chiaro che la vita si trasforma in preghiera solo a precise condizioni, la
prima e piu importante delle quali & costituita per I'appunto dalla frequenza
della preghiera breve.

28 Cf SERR ], La preghiera del cuore, in Vita consacrata 16 (1980) 56-65; 16 (1980) 221-
231; SERRJ. - CLEMENT O., La preghiera del cuore, Ancora, Milano, 1984; SpipLIK T., La
preghiera esicastica, in Ancilli E. (ed.), La preghiera. Bibbia, teologia, esperienze storiche,
vol.1, o.c. pp. 261-275; BOUCHET . R. La priére du coeur dans I'Orient chrétien, in VS 68
(1988) 179-187, Piu in generale, ADNES P., La méthode hésychaste, in Studia Missionalia
25 (1976) 279-304.

29 De Oratione, 12,2.

30 Cf AnciLLl E., 1l tempo fatto «spazio» di Dio, in 1d (ed.), La preghiera. Bibbia, teologia,
esperienze storiche, vol. 2, o.c. pp. 173-186.

31 La Filotea, p. 1, cap. 13.

22



particolare di esserci»:25il modo di chi sta sempre accanto a Dio, come e
perché Dio sta sempre accanto all'uomo.

Lo zoccolo duro della preghiera diffusa

L'orazione personale si fa preghiera diffusa quando riesce ad entrare nel
sangue a tal punto che ci si puo accorgere improvvisamente di stare in
preghiera senza neppur sapere come si sia cominciato a farlo.

Ma questo modo di essere, che rende il credente un perpetuo orante, si
mantiene a condizione di una frequente esplicitazione del rapporto a Dio. E
questo avviene mediante la moltiplicazione delle preghiere brevi.2é

«L'espressione preghiera breve» spiega 0. Pesch «significa di fatto cio che
un tempo si indicava col termine giaculatoria. La preghiera breve consiste
nell’esprimere con poche parole, in una frase concisa, gli effetti concreti che
una determinata situazione ha su di me, cio che riempie la mia coscienza in
termini di gioia, riconoscenza, preoccupazione, angustia, demoralizzazione,
consapevolezza di colpa, e via dicendo».?’ Si possono usare allo scopo
formule fisse, desunte dalla tradizione della Chiesa (Scrittura, liturgia,
pratica dei santi e del popolo cristiano); oppure si puo cercare di dire con
parole proprie cio che si vuole comunicare a Dio, o a Gesu reso presente
dalla risurrezione, o ai santi, che partecipano della risurrezione di Gesu.
L'importante & esplicitare lo stato virtuale di preghiera.

Queste preghiere brevi sono dette giaculatorie, perché lanciate (iaculatae)
come frecce verso il cielo; od anche orazione furtivae — espressione cara
alle prime generazioni dei frati predicatori che ne facevano uso nei loro
lunghi viaggi — perché pronunciate per lo piu furtivamente; oppure atti
anagogiciin quanto intesi ad innalzare l'orante a Dio. La tradizione
orientale, specialmente esicastica, raccomanda, tra le tante, la preghiera di

25 ZARRI A., Nostro Signore del deserto. Teologia ed antropologia della preghiera, Cittadella
Ed., Assisi, 1978, pag. 5.

26 Cf VANSTERBERGHE E., Aspirations, in DSp, t. I, 1937, 1017-1025; GULLICK E., Les courtes
prieres, in VS 48 (1966) 175-183.

27 PESCH O. H., La preghiera, o.c. pag. 56.

21



un tale appello si compie instaurando lo stato di preghiera che viene
correntemente chiamato preghiera diffusa.

Forme storiche di attuazione

All'esigenza della preghiera incessante, infatti, & stata data, storicamente,
una doppia forma di risposta: 'una esclusiva e I'altra inclusiva.

La prima forma — propria di pochi o limitata ad alcuni momenti di
privilegio come corsi di esercizi spirituali, ritiri, ecc. — & la via del deserto,
consistente nel prendere alla lettera 'invito di Gesu di lasciare ogni cosa e
rimanere da soli con lui (cf Mt 19,21; Lc 18,22). «Fare il deserto significa
isolarsi, distaccarsi dalle cose e dagli uomini, obbedire a Dio che ci ordina
l'interruzione del lavoro per entrare nella inattivita benefica della
contemplazione», spiega C. Carretto.2* Si lascia ogni cura terrena per fare
della preghiera il proprio lavoro.

La seconda forma, accessibile a tutti e richiesta anche a chi viene chiamato
alla via del deserto, si avvera invece nel porsi semplicemente, come Gesu e
con Gesu, al cospetto di Dio per non uscirne piu. E il vivere abitualmente
sotto lo sguardo di Dio, in docile apertura alla sua azione, trasponendo nel
rapporto con il Signore la tensione reciproca di essere e di agire tipica delle
persone che si amano intensamente. E I'inveramento piu realistico della
preghiera respiro dell’anima: senza pause, e con la trasformazione di tutto
in orazione.

Come succede per la respirazione fisica, anche la preghiera diffusa
congiunge momenti forti di intensa coscienza a momenti piu virtuali ed
impliciti, ma non viene mai meno. Al pari della respirazione, da vita a tutto
cid che si fa. E lo strumento privilegiato ed insostituibile della grazia di
unita della vita con la fede, del lavoro con la preghiera, dell’azione con la
contemplazione: che consente all’attivita, al prendere cibo e riposo, alla
distensione, all'impegno, ecc. di farsi materia prima di un modo di pregare
diverso da quello dei tempi forti della orazione, ma altrettanto reale. In
questo senso si & detto giustamente che la preghiera, prima e meglio di un
insieme di atti (sempre peraltro indispensabili), & fatta di «un modo

24 CARRETTO C., Al di la delle cose, Cittadella Ed., Assisi, 1969, pag. 19.

20



LA PREGHIERA DIFFUSA

da Al cospetto di Dio. Elementi di teologia della vita spirituale, Elle Di Ci,
Leumann (Torino) 1989, 54-48.

Istanza di fondo

A giustificazione della preghiera incessante, H.U. von Balthasar osserva:
«Paolo invita la comunita a pregare “senza intermissione” (1 Ts 5,17); a
vivere “pregando incessantemente con ogni sorta di preghiera e di
suppliche nello Spirito, vigilando a questo scopo con ogni perseveranza, e
pregando per tutti i santi, ed anche per me” (Ef 6,18-19). Piu volte egli
adopera un termine che significa trattenersi costantemente, stabilmente,
presso qualcosa, rimanere vicino: “perseverate” nella orazione (Col 4,2);
siate perseveranti nella preghiera (Rm 12,12). Paolo stesso prega “giorno e
notte, con viva insistenza” per i suoi, per completare cio che manca alla loro
fede (cf 1 Ts 3,10), prega di continuo per loro (cf 2 Ts 1,11), affinché la loro
disposizione al bene si compia (cf pure Rm 1,9-10; I Cor 1,4; Ef 5,20; Fil 1,4;
1Ts1,3; 2,13; ecc.). In questo, egli & solo I'eco di Gesu che narra la parabola
della supplica della vedova dinnanzi al giudice iniquo per far vedere che
bisogna pregare sempre, senza stancarsi (cf Lc, 18,1). Mentre in Luca noi
vediamo Gesu che prega nei grandi momenti della sua vita (battesimo,
chiamata dei discepoli, trasfigurazione, monte degli ulivi, croce), Giovanni
ce lo mostra in continuo colloquio di preghiera con il Padre: continuamente
egli guarda al Padre per fare cio che il Padre fa e gli manifesta nell’amore (cf
Gv 5,19-20); continuamente fa cio che piace al Padre (cf Gv 8,29); sa che il
Padre lo esaudisce “sempre” (cf Gv 11,42), il che presuppone che una
continua preghiera risuoni dal Figlio al Padre. Nemmeno la croce
interrompera questo colloquio (cf Gv 16,32)».22

E’ innegabile che il Nuovo Testamento formula con impressionante
insistenza un invito pressante alla preghiera continua. 23 La realizzazione di

22 VoN BALTHASAR H. U., Sulla preghiera continua, in Communio 4 (1975) 28-35; qui 20.

23 Cf PERRIN J. M., Fair prier sa vie, in AA.VV., L'oraison, Cerf, Paris, 1947, pp. 201-212;
AAVvV,, Priez sans cesse, in MD (1960) n. 64; HAUSHERR I, La preghiera continua del
cristiano, in AAVV., Santita e vita nel mondo, Ed. Paoline, Milano, 1967, pp. 141-216;
BoUCHETJ. R, Prier sans cesse, in VS 136 (1982) 189-196.

19



a prescindere dalla intensita) avra rispondenza una forma permanente
distinta nella vita eterna». 2!

21 0.c, p. 76, nota 9. Toccando un punto giustamente molto sentito, un autore precisa:
«una visione eccessivamente spiritualizzata, per non dire manichea, dell'aldila ha
portato ad immaginare che gli individui, in particolare gli sposi, si ignoreranno perché
proiettati in una dimensione di vita superiore. [..] A volte si & interpretato in modo
distorto il testo di Mt 22,30: “dopo la risurrezione gli uomini e le donne non si
sposeranno pit, ma saranno come angeli in cielo”. E’ certo che nell’aldila non ci saranno
ulteriori generazioni, ma & altrettanto certo che coloro che quaggiu si sono voluti bene
continueranno a volerselo, in una dimensione anzi infinitamente superiore» (S. VITALINI,
Credo la vita eterna, Gribaudi, Torino 1992, p. 130).

18



— Il secondo dato fa toccare con mano quanto sia precisa e concreta la
continuita tra la grazia e la gloria. Basandosi sulla usanza di chiamare
figurativamente «aura» la corona di beatitudine dei glorificati, una
consistente tradizione teologica del passato ha parlato di speciali aureole (o
determinazioni particolari dell’aura) da attribuire ad alcune categorie di
santi: in specie, ai vergini, ai martiri, e ai dottori.

Lo ha fatto per mettere in chiaro che I'impronta dell’aldiqua sull’aldila non
riguarda soltanto il piano delle dimensioni soggettive (e cioé delle scelte
della liberta) ma anche il piano delle dimensioni oggettive (e cioé del
contesto concreto nel quale tali scelte si compiono).18

La dottrina delle aureole, infatti, sottolinea il fatto che «le diverse
partecipazioni alla carita di Cristo, cioé i diversi “carismi”, le diverse
“vocazioni”, ecc., non si livellano neppure in cielo»;1 che nella metastoria di
salvezza «ciascun beato avra una bellezza sua, espressione non solo del
diverso grado ma anche della diversa forma d’amore che in terra avra avuto
per Dio»;20 e dunque che «a ogni diversa forma di amore sulla terra (anche

per mia colpa nemmeno un minimo grado di gloria; Non dubito infatti di affermare che
se mi domandassero cosa preferisco: se rimanere sulla terra sino alla fine del mondo fra
ogni sorta di travagli e poi salire in cielo con un po’ di gloria in piu; oppure andar subito
in cielo senza nulla soffrire ma con un grado di gloria in meno, accetterei volentieri tutti i
tormenti del mondo pur di avere in pilt quel poco di gloria che mi permetta di meglio
comprendere Iddio, perché chi meglio lo comprende, meglio lo ama e meglio ancora lo
loda» (Ip., Autobiografia, cap. 37, n. 2, pp. 382-383).

18 yon Balthasar si spinge ancor oltre spiegando: «la nostra vita vissuta sulla terra
rimane in cielo non solo come un ricordo ma come qualcosa che & presenza perenne.
Come cio sia possibile si spiega di nuovo con la reciprocita di cielo e terra: il vissuto
frammentario e incompleto della terra ha sempre avuto la sua profondita ultima in cielo;
nessun istante terreno puod completamente estinguersi (e il problema del Faust di
Goethe), cio che nasconde in sé di contenuto eterno é riposto per noi in cielo: noi
viviamo la (questo e almeno un aspetto dell’esistenza celeste) l'intero ed eterno
contenuto di cio che sulla terra ci era dato soltanto nella forma di una insopprimibile e
trascendente nostalgia. Percio la nostra (terrena) esistenza — e noi abbiamo una sola
esistenza — avra lassu una verissima, per quanto inconcepibile, presenza» (H .U. VoN
BALTHASAR, Teodrammatica, vol. 5: L'ultimo atto, o. e., p. 353).

19 G. Moo, L'escatologico cristiano. Proposta sistematica, o. c., p. 107.

20 G. BIFFI, L’al di la, Paoline, Roma 1960, p. 76.

17



di assimilazione al Cristo realizzato da Dio nel singolo,'* & giusto e
necessario dire che la vita eterna di ognuno si proporziona al suo merito.!5

1 gradi di gloria sono disuguali perché e quanto lo sono i meriti di ciascuno.
La glorificazione risulta tanto piu alta e profonda quanto piu intensa ha
saputo essere la trasformazione in Cristo compiuta dallo Spirito del Padre e
di Gesu nella vita terrena di ognuno.16

La ragione per cui la gloria di Maria supera quella di tutti gli altri membri
della citta celeste sta nella incomparabilita della sua santita.

Dal momento che ciascuno decide qui ed ora, con la propria risposta al
Cristo, di quanto sara per sempre, la gloria di chi visse nella mediocrita
spirituale non puo essere grande come la gloria di chi si consumo nella
carita eroica. Tutto infatti dipende dalla misura dell’amore.?”

14 [nfatti, «la dottrina del merito, almeno nei suoi rappresentanti di prim’ordine, non ha
lo scopo di ponderare razionalisticamente il potere di acquisto delle buone opere ma
solo di descrivere il significato escatologico che viene ad assumere una vita vissuta nella
grazia» (0. e, p. 486). Parliamo di livello «realizzato da Dio» perché «coronando i nostri
meriti, Dio non fa altro che coronare i suoi doni» (Ep 194,19; PL 33,381). Cf la splendida
formula del concilio di Trento, sessione VI: «cuius [del Signore] tanta est erga omnes
homines bonitas, ut eorum velit esse merita, quae sunt ipsius dona» (DS 1548).

15 Purché si mantenga fermo il fatto, splendidamente messo in luce da testi come le
parabole del figliol prodigo e degli operai dell'ultima ora, e reso evidente dalla
coincidenza della promessa di Dio col Dio della promessa, che la ricompensa di Dio non &
regolata da principii di pura e semplice giustizia commutativa (tanto per tanto) ma dalla
sovrabbondanza di un amore sconfinato (enormemente tanto per poco). Al punto che si
puo arrivare a dire: «Noi ti offriamo i doni che ci hai dato, e tu donaci in cambio te
stesso» (domenica ventesima del tempo ordinario).

16 «Ognuno ricevera la ricompensa a lui conveniente (cf Mt 16,27; 1 Cor 3,8). Per questo
motivo si puo parlare di gradi distinti nella beatitudine celeste. Tuttavia a quel modo che
dei piccoli contenitori sono a loro modo esattamente pieni come i grandi contenitori,
benché questi ultimi contengono di pit, in cielo ciascuno sara a suo modo totalmente
colmo e totalmente in pace» (CoNF. Episc. TEDESCA, Catechismo cattolico degli adulti, o.c., p.
458). Cf pure C. Pozo, Teologia dell’aldila, o. c.,, pp. 391-393.

17 Ecco come sa dirlo santa Teresa d’Avila: «Dacché il Signore mi ha fatto comprendere la
grande differenza che vi & in cielo fra il godimento degli uni e quello degli altri,
comprendo pure che non vi puo essere misura neppure quaggiu, quando Egli si
compiace di distribuire i suoi doni; cosi, come neppure io vorrei mettere misura nel
servirlo, ma consacrare a Lui la mia vita, le mie forze e la mia sanita, onde non perdere

16



L’'impronta perenne dell’aldiqua

a) Il paradiso, dunque, ¢ la creazione giunta al settimo giorno, quando Dio
puo riposare perché la sua opera appare finalmente compiuta (escatologia
universale). E la sposa bella, senza macchie o rughe. Diventa paradiso
I'uomo (escatologia individuale) pienamente purificato e colmo di Dio.
Lo diventa immediatamente, ossia non appena conclusa la sua
purificazione.

E secondo ci0 che ¢, ossia: con la totalita di sé, spirito e corporeita; e con la
totalita degli esiti della vita terrena, ossia secondo il livello d’amore
raggiunto in questo suo cammino.

b) Quest'ultima indicazione, fondata sulla verita della reale, se pur parziale,
continuita esistente tra la vita terrena e la vita eterna, rende ragione di altri
due dati, e cioe: della dottrina di fede della disparita dei gradi di gloria; e
della teoria teologica delle cosiddette «aureole celesti».

— Il primo dato non fa che riprendere il principio dell’unita della grazia (o,
se si vuole, del merito) con la gloria, per trarne le dovute conseguenze.

Se la grazia rappresenta la caparra della gloria,!2la gloria costituisce la
totalizzazione della grazia.

Se parlare di «merito» significa servirsi di una categoria giuridica di facile
comprensione, sebbene non esente da ambiguita,’3 per designare il livello

12 «Gratia nihil aliud est quam quaedam inchoatio gloriae in nobis» (St. Th. II-1I, q. 24, a.
3, ad 2); «gratia Spiritus Sancti quam in praesenti habemus, etsi non sit aequalis gloriae
in actu, est tamen aequalis in virtute: sicut et semen arborum, in quo est virtus ad totam
arborem» (S. Th. I-II, q. 114, a. 3, ad 3). Cf P. FRANSEN, La struttura escatologica della
grazia, in MS 9, 1975, pp. 445-448, ove l'autore riporta la famosa espressione di J.H.
Newman: «Grace is glory in exile. Glory is grace at home».

13 Tanto che, «secondo la valutazione evangelica, la dottrina del merito & quasi sinonimo
di tutti i peccati commessi dalla teologia cattolica» e «la possibilita che una determinata
dottrina cattolica ha di ottenere consensi all'interno del dialogo ecumenico dipende, non
per ultimo, anche dalla fermezza con la quale essa respinge l'idea di merito» (0.H. PESCH,
Liberi per grazia. Antropologia teologica, Queriniana, Brescia 1988, p. 485). Si veda lo
studio storico di E. DISLEY, Degrees of Glory: Protestant Doctrine and the Concept of
Rewards Hereafter, in JThS 42 (1991) 77-105.

15



senza riserve proprie del popolo di Dio escatologico (o metaterreno), fanno
della vita eterna un vero.., paradiso.

Se «l’amore & sinfonico»,8 il Regno non puo essere che stupenda sinfonia,
splendida musica, vertiginosa armonia di una incomparabile orchestra e
coro.

b) Grazie a questi rapporti basilari di comunione (con Dio Padre per Cristo
nello Spirito; e derivativamente: con la Chiesa, 'umanita, e i singoli, divenuti
Regno; e con il cosmo), i glorificati:

— completano la loro verita umana («nos ipsi erimus», saremo finalmente
noi stessi, dice felicemente sant’Agostino); °

— divengono pienamente nuove creature, nel senso biblico del termine,!°
che accomuna la continuita al trascendimento;!!

— e si pongono al di la di ogni pena e sofferenza, stabilendosi
irrevocabilmente nella gioia; la quale, infatti &€ amore appagato (o, come
dice san Tommaso d’Aquino, «amor fruens»).

8 Cf H.U. VON BALTHASAR, L’amore é sinfonico, Jaca Book, Milano 1979.

9 Nella perfezione della loro integrita umana, e dunque anche nel mantenimento della
diversificazione maschio e femmina. «La possibile trasformazione dell’eros in qualcosa
di al di l1a di se stesso, previa depurazione di quanto e vincolato alla terra, si disvela al
fatto apparentemente paradossale che la distinzione di uomo e donna passa oltre i
confini della morte, ma non come sessualita, che & diventata superflua. “Alla
risurrezione non si prende né moglie né marito, ma si € come angeli di Dio in cielo” (Mt
22,30). Tuttavia Cristo rimane un uomo e Maria una donna. Rimane senza dubbio una
forma di fecondita infraumana, che partecipa della divina, ma che, non essendoci piu la
morte, non si manifesta pit nella forma del generare e del partorire» (H.U. VoN
BALTHASAR, Teodrammatica, vol. 5: L’ultimo atto, o.c,, p. 428)

10 Cf 2 Cor 5,17; ove si usa «l’aggettivo kainos, che indica soltanto una novita relativa, o
rinnovamento nel modo di essere, anziché neos, che indicherebbe novita assoluta o
primo apparire di qualcosa che non esisteva affatto» (A. RUDONI, Escatologia, o.c., p. 69).

11 Per questo, alla domanda su di un eventuale superamento finale della differenza dei
sessi, giustamente vien detto: «se dovessimo supporlo, allora non ci troveremmo piu di
fronte a una nuova creazione, e al posto di un essere umano creato maschio e femmina
ora avremmo un altro essere, e la “seconda” creazione soppianterebbe la “prima”» (J.
MOLTMANN, La via di Gesti Cristo. Cristologia in dimensioni messianiche, o.c., pp. 296-297).

14



conosciuto, dicevano gli scolastici, «totus sed non totaliter»), viene
realmente fatta propria (secondo il fortissimo senso dei termini biblici
«visione» e «conoscenza») dai glorificati.

E questi diventano pienamente un «essere in Dio», giungendo alla piena
realizzazione della loro verita.

— Luogo unico, definitivo e insuperabile di questo incontro di inaudita
beatitudine e Gesu risorto, mediatore eterno nella sua umanita glorificata.

Ma il rapporto che i glorificati intrattengono con lui (I’ «essere con Gesu»
del Nuovo Testamento) non & pill sacramentale, impastato di «gia»
(rivelazione) e di «non ancora» (nascondimento), bensi diretto e
immediato, giacché per gli eletti del cielo non esiste piu I'attuale distanza
della condizione di gloria di Gesu dalla situazione di via degli uomini
terreni. Il cielo quindi -costituisce l'inveramento completo della
predestinazione in Cristo, la piena comunione con il Risorto, la
partecipazione al «nome» da lui acquisito per tutti con la sua morte e
risurrezione.

Beatitudine accidentale

Dato che la comunione d’amore con Dio per Gesu nello Spirito Santo fonda,
esige e stabilisce 'unita degli uomini tra di loro e con il mondo, e invera la
significazione ultima e decisiva dell'uomo e di ogni creatura, il paradiso
comporta pure (per servirsi del linguaggio biblico) la costituzione del
popolo di Dio escatologico (escatologia universale) e l'appartenenza dei
singoli ad esso (escatologia individuale), nella integrazione del compimento
del creato (palingenesi).

Derivando dall’'unione trinitaria con Dio, questa somma di beni viene detta
beatitudine accidentale: o beatitudine periferica rispetto alla beatitudine
«essenziale», e da essa conseguente.

a) Ma si tratta di vera beatitudine.

L’armonia, la trasparenza, la reciprocita, il godimento della perfezione altrui
quale complemento e completamento della propria, la carita vicendevole

era stata ancora conosciuta (H. . U. VON BALTHASAR, Teodrammatica, vol. 5: L’ultimo atto,
o.c, p.347).

13



LA VITA ETERNA

da Nell'attesa della beata speranza. Saggio di escatologia, Elle Di Cij,
Leumann (Torino) 1993, 352-357.

Beatitudine essenziale

a) Stante la reale continuita dell’aldiqua con l'aldila (o della grazia con la
gloria, o della fede con la visione beatifica), le componenti costitutive della
vita eterna sono le stesse che definiscono I'identita ultima dell’'uomo.

Comportano, cioé:

— la comunione d’amore con Dio per Cristo nello Spirito;
— l'unita con gli uomini e il mondo;

— e l'autenticita dell’essere umano.

b) Ed eccone una illustrazione in dettaglio.

Come e perché la gloria del Cristo si definisce anzitutto per la sua sessione
alla destra del Padre, cosi il cielo consiste in primo luogo nell’assidersi degli
uomini e del mondo, per Cristo, con Cristo, e in Cristo, alla destra di Dio:
linguaggio immaginifico per dire stabilizzazione nella completezza, e quindi
nella immediatezza, del rapporto cristologico, e percio trinitario, con Dio
Padre a cui é predestinata ogni creatura.

Poiché questa é la sostanza della vita eterna, e da essa proviene ogni bene,
la si chiama giustamente beatitudine essenziale.

— Si tratta della cosidetta visione beatifica, inaudita «festa degli occhi» ,7
nella quale l'infinita vitalita di Dio, pur restando sempre insondabile (Dio &

7 L. BOFF, Vita oltre la morte, o.c., p. 62; cf F. M. GENUYT, Voir Dieu, in LV (L) 10 (1961) n.
52, 89-114. Va notato, peraltro, che «la teologia della visio ha presumibilipente
trascurato di spiegare che la visio non esclude l'auditio, I'occhio che attivamente si
protende non toglie la sua funzione all’'orecchio che passivamente riceve, tanto piu che il
Figlio di Dio rimane nell’eternita la Parola del Padre. Cosi noi siamo nell’eternita, anche
in una conoscenza quanto mai intima e amorosa di Dio, sempre assegnati a ricevere la
Parola di Dio nello Spirito Santo dal Padre: come quella che in questo nuovo aspetto non

12



terrena. Lui solo puo trarre il bene anche dal male, salvando dalla terribile
disgrazia del soffrire per niente.

Ne deriva la legittimita del concentrare l'ortoprassi del trattamento della
sofferenza nelle due parole chiavi pregare e offrire. Pur senza
esclusivizzarle, tanto quanto la fede non esclude, ma al contrario suscita, le
opere.

Bisogna pregare: perché I'orazione slega I'onnipotenza di Dio, vincolata al
coinvolgimento umano, consentendo l'effettiva partecipazione dell’orante
all’esito della lotta di Gesu. Bisogna offrire, sia nel senso negativo del non
trattenere nelle proprie mani una serpe di tale invincibilita, sia soprattutto
nel senso positivo dell’affrettarsi a gettarla nelle mani di Dio: perché solo
esse permettono alle possibilita costruttive del dolore, altrimenti
irrealizzabili, di diventare felice realta. Cosi come il pane ed il vino, posti
sulla mensa eucaristica, si cambiano in corpo e sangue di Cristo unicamente
in forza dello Spirito del Padre e di Gesu.

L



piena appropriazione della pratica di Gesu dell’arrendersi per resistere (del
morire per risorgere), ossia del farsi lealmente carico, senza vane ribellioni,
del peso del patire, per arrivare, come Gesu ed in forza sua, a essiccarne
definitivamente le fonti (cf Ap 7,17). Non mancando di rispondere
all'inevitabile angoscioso interrogativo sul «perché proprio a me?» col
ricordare a se stessi che si & creature terrene quanto qualunque altra,
inserite in un mondo dai molti elementi fortuiti, inesorabilmente esposte ai
riflessi di bene o di male dell’altrui liberta, e pur sempre in qualche modo
responsabili, visto che nessuno é senza peccato, della schiacciante aliquota
di dolore proveniente dal male morale.

4. Ultimo e pil importante carattere della opposizione prestata dal Signore
al dolore ¢ infine I'essere infallibilmente garantita (fondata), sia in relazione
agli esiti della lotta da condurre, sia in rapporto alla forza necessaria per
realizzarli. Si da accreditarsi come tutt’altro che fumosa utopia.

Con l'arrendersi per resistere, ossia col calarsi nella sofferenza e la morte
per sopprimerle dal di dentro, proprio alle radici, Gesu ha acquisito la
risurrezione, loro totale e irreversibile superamento. Che infatti non e
venuta semplicemente dopo la sua morte, a modo di un rattoppo approntato
in extremis da un Dio un po’ sonnolento, ma precisamente (cf il «per
questo» di Fil 2,9) dalla sua morte, o meglio dal suo perseverare a
qualunque costo nella pratica specificamente divina del vincere il male
unicamente con il bene (cf Rm 12,21). Altrettanto guadagna chi al seguito di
Gesu percorre il medesimo itinerario di resa per la resistenza. Lo attesta
Gesu stesso, col proclamarsi unica vera via alla vita eterna (cf Gv14, 5-6), e
con l'assicurare per I'immediato della vita terrena un centuplo di guadagno
(cf Mc 10,30), consistente, in rapporto al patire, nella diminuzione di
sofferenze determinata dall’attenuarsi della presa del peccato sul mondo e
nella capacita di ricavare erosione delle radici del dolore anche dal gran
male del soffrire.

Il segreto della risurrezione di Gesu risiede pero nella sua unita con il Padre
(cf Gv 10,30), nella sua consegna incondizionata a lui (cf Lc 23,46),
nell’avere attinto la forza dell’adempimento della propria missione di
salvezza da lui. E dunque, altrettanto vale per gli uomini. Dio solo puo
suscitare, reggere e portare a compimento l'opposizione totale, radicale e
paziente richiesta per la definitiva abolizione della sofferenza. A lui solo &
possibile rovesciare il peccato e portare a compimento l'incompletezza

10



accontentano di ‘radere’ le sofferenze dal cuore dell'uomo come si radono i
peli di una barba destinata comunque a ricrescere, ma mirano a ‘sradicarle’,
come si estirpa un tumore per scongiurare definitivamente una metastasi.
Egli non si ferma alla periferia dei problemi umani, né viene a sopprimere le
manifestazioni di una deformazione, bensi la sua causa. E quindi punta
specificamente a scardinare le due radici del patire umano, tanto il peccato,
seme maledetto del male evitabile, quanto l'incompletezza terrena,
sorgente del male inevitabile.

Altrettanto ha il compito di fare, attingendo alla forza del Signore, il
credente. Che percio deve, si, volgersi al superamento, o quantomeno alla
attenuazione, delle situazioni di sofferenza attraverso i mezzi offerti dal
progresso delle scienze, della tecnica, della strumentazione politica ed
economica, e di quant’altro giova. Ma anche e soprattutto mirare al
cambiamento del cuore, condizione prima e insuperabile di ogni altra forma
di abolizione del male, e unica strada per una vittoria totale.

3. Proprio perché tanto radicale, nel senso spiegato, 'opposizione di Gesu ai
mali della vita si rivela, ed eccoci al terzo contrassegno,
proporzionatamente paziente.

Non si fanno maturare le radici di una esistenza, né la si rettifica, a schiocchi
di dita, bensi con un processo coesteso alla sua durata. Non si realizza il
sogno dell'abolire ogni sventura se il cuore non viene interamente
bonificato dalla presenza delle due sorgenti del patire. Ma cio richiede la
pazienza del contadino (cf Gc 5,7-8), che non pretende l'immediata
trasformazione del chicco di frumento in spiga ma lascia che esso rimanga
sepolto per mesi nel terreno in cui & stato seminato, esposto a tutte le
naturali intemperie della stagione (cf Gv 12,24).

Cosi fu il vissuto di Gesu, a beneficio di tutti. Cosi vanno affrontate, sulla sua
scia, le proprie sofferenze. Non con la pretesa, pit che comprensibile ma
ultimamente fatua, di cancellarle immediatamente a colpi di miracoli, che
eretti a sistema renderebbero impossibile il coinvolgimento dell'uomo nella
azione di Dio sulla storia, frustrandone totalmente il senso, e
costituirebbero pur sempre un rimedio precario e fuorviante®. Bensi nella

6Si pensi al tragico fallimento dei nove, tra i dieci lebbrosi guariti da Gesu, che non
arrivano alla fede che salva (cf Lc 17,12-19), ossia alla percezione che il vero dono di
Gesu & Gesu stesso.



da Gesu. In realta, quegli effetti provengono esclusivamente dal ricorso al
Signore (cf At 4,12); se lasciata a se stessa, la sofferenza riesce solo ad
abbruttire. E la strada scelta da Gesu non e affatto la via del dolore bensi
dell’amore senza limiti, sottoposto al soffrire non certo per una inclinazione
personale di Gesu al patire, di cui nel vangelo proprio non si da traccia (cf
Mt 26,39), bensi per la reazione omicida del peccato alla sua missione (cf At
3,15).

Ne deriva correlativamente I'impegno di liberare il cristianesimo dalle
immagini false e diaboliche a cui troppo spesso ha prestato il fianco, quali
quella dell’essere la religione del culto della croce come dolore, mentre al
contrario la sostanza della croce di Cristo risiede nella rivelazione della
dedizione di Dio alla realizzazione della felicita degli uomini. O dell’essere la
religione della mortificazione dei valori terreni per le sue richieste di
rinnegamento (cf Lc 9,23), come se quest’ultimo fosse una mutilazione
dell’essere umano, mentre invece e condizione della sua integrita. O ancora,
dell’essere la religione della paura dei castighi di Dio, che viceversa in
quanto si suppongono prodotti da Dio semplicemente non esistono* perché
le pene del peccato provengono precisamente dal peccato, proprio e altrui °.

2. Tipica della opposizione di Gesu al patire e pure la radicalita, nel senso
pit letterale del termine, quello del riferirsi alle ‘radici’ di qualcosa.

Se Gesu non lesina le guarigioni, neppure si affanna a operarne il maggior
numero possibile, segno che punta a qualcosa di molto piu profondo, di cui
le guarigioni, comprese le risurrezioni (che infatti non sono altro che
rianimazioni), non rappresentano che una cifra esterna. Le sue mosse non si

4 Eccetto che nel senso, molto parziale e tuttavia reale, per il quale e e sara sempre vero
che Dio, con il Suo stesso esserci (‘da-sein’), non potra mai non smentire, non mandare
in frantumi, le miserande utopie di autosufficienza su cui il peccatore ha costruito la
propria identita (‘so-sein’), svelando con ci0 stesso l'enormita della inconcepibile
tragedia (cf Mt 26,24) sottesa a tale impresa.

5«Quando la Bibbia parla di castigo o di pena del peccato, non vuole per nulla far
pensare a qualcosa che consegue si al peccato, ma come derivante dal di fuori, o
addirittura da Dio che punisce il peccatore: I'origine del male esistente nella nostra
storia non & da ricercare in Dio, bensi nella liberta dell'uomo, cf Ger 2,19» (M. SERENTHA,
Sofferenza umana. Itinerario di fede alla luce della Trinita, Ed. Paoline, Cinisello Balsamo
1993, p.15). O meglio, in quel suicidio della liberta dell'uomo che ha luogo quando essa,
invece di scegliere il bene di cui e capacita, opta per il male, che la distrugge (cf Gv 8, 34).



CHE COSA FARE CON LE SOFFERENZE DELLA VITA

da Spunti teologici sulla sofferenza, in «Catechesi» 73 (2004) n.2, 22-30,26-
30.

Eccoci alla terza e ultima decisiva questione della gestione costruttiva della
sofferenza e della morte, ossia del che cosa fare per giungere alla loro
cancellazione, tanto desiderata non solo dagli uomini ma anche e
soprattutto da Dio, e percio resa da Lui accessibile in Cristo.

Premesso che tale cancellazione rappresenta uno dei versanti piu
importanti, anche se non affatto il piu determinante (che resta quello della
comunione trinitaria con Dio), dell'oggetto specifico della speranza
cristiana, e tenendo ben fermo che la risurrezione degli uomini consiste
nella loro partecipazione all’esito prodotto dalle scelte concrete della vita
terrena di Gesu, e cioé alla sua risurrezione, l'incontrovertibile criterio di
ortoprassi da assumere su questo terreno pud essere soltanto il
comportamento di Gesu di fronte alla sofferenza.

Comportamento che si lascia riassumere nella asserzione di una ferma ed
inequivocabile opposizione, contrassegnata a fondo dall’essere assieme:
totale, radicale, paziente e infallibilmente garantita se vissuta come e con
Gest.

1. Il primo aspetto che emerge dalla condotta di Gesu di fronte alle pene
della vita e quello di una opposizione totale che non conosce compromessi
(cf Mt 4,23).

Parole e prassi di Gesu propongono un messaggio di buona novella per i
‘poveri’, ma tali risultano essere precisamente i sofferenti, di qualunque
tipo e censo, tanto che nessuno viene escluso dal suo passare
«beneficando» (At 10,38). Quando vuole riassumere il senso della propria
missione, egli ne addita la sostanza nel dono della gioia (cf Gv 15,11), esatta
antitesi del dolore. E affida ai discepoli un compito di universale
‘bene/volenza’ (voler bene) del tutto identico al suo (cf Mt 10,8).

Ne consegue l'esigenza di respingere qualsiasi forma di dolorismo, o
apprezzamento concesso alla sofferenza in quanto tale, magari per gli effetti
di maturazione che talora produce, o perché viene detta essere la via scelta



accade per il destino eterno dell’'uomo; anche qui 'uomo puo tragicamente
fallire, ed e linferno. Sull’altro versante, la riuscita dei salvati (la
glorificazione), pur realizzandosi in modo autentico per ognuno, sara tanto

grande e profonda quanto lo fu la vita che I'ha resa possibile.

Se qualcosa minaccia, rallenta od intacca lo sviluppo del feto, il processo
tende a concludere nella morte, e I'equilibrio puo essere ristabilito solo
dall'intervento del medico. A pari, 'uomo intaccato dal peccato per sé si
avvia alla morte totale; la sua situazione pud essere ribaltata solo dal
medico che I'ha gia vinta in radice, Gesu Cristo redentore.

Se lo sviluppo procede normalmente, ogni passo in avanti rende piu remota
la possibilita di un arresto o di una involuzione. Cosi, se il peccato genera
peccati, la santita genera una piu grande santita: quanto piu il credente si
irrobustisce nella fede e nell'amore, tanto piu si mette al riparo dai rischi
del peccato e si addentra nella conformazione al Signore.

Come infine la vita intrauterina, per quanto provvisoria, possiede un
indiscutibile valore e si regola su leggi proprie di grande importanza, cosi la
vita terrena gode (e siamo alla istanza primaria della secolarizzazione) di
una intrinseca e decisiva validita e si avvale di una propria e distintiva
metodologia di sviluppo.

Sant’Ignazio di Antiochia, prossimo al martirio, scrisse ai Romani: «Ecco, &
vicino il momento in cui io sard partorito. Abbiate compassione di me,
fratelli. Non impedite che io nasca alla vita. Lasciate che io raggiunga la pura
luce. Giunto 13, io saro veramente uomo» (Rm 6,1-2). Alla sua scuola, la
teologia dell’homo viator interpreta la vita terrena come la gestazione, nel
presente, del futuro assoluto dell'uomo.



interessa, s'affaccia all’'esistenza quale libero arbitrio intrinsecamente
specificato dall’essere cristico che deve portare a compimento.

Il senso della permanenza del bimbo nell’utero della madre sta tutto nella
progressiva abilitazione alla vita che l'attende dopo la gestazione, e tale
abilitazione viene sostenuta e mediata direttamente dalla madre, ed,
attraverso di lei, dal mondo. A pari, il significato della vita terrena sta tutto
nella abilitazione dell'uomo alla vita definitiva a cui & pre-destinato, ed il
suo progresso si attua grazie alla mediazione dell'utero della madre terra
reso fecondo dalla signoria del Risorto.

Il bimbo fa unita con la madre non per restare sempre con lei bensi per
approdare ad una esistenza autonoma; la sua vita intrauterina, per quanto
familiare e rassicurante, rappresenta per lui una situazione
necessariamente provvisoria. Allo stesso modo, I'uomo vive in questo
mondo solo per lasciarlo e la sua vita terrena risulta invincibilmente
provvisoria: si nasce per morire, e nascere liberi equivale a nascere per la
morte.3

Ancora. L'abilitazione della nuova creatura al mondo si compie tramite la
costruzione di sé in vista di quel mondo: il feto sviluppa gli organi della
respirazione che gli permetteranno di assorbire quell’aria, gli organi della
assimilazione con cui potra nutrirsi di quel cibo, gli organi del tatto,
dell’odorato, dell’udito, della vista che gli serviranno per toccare, sentire,
udire, vedere le cose del mondo. Allo stesso modo, 'uvomo si prepara alla
sua situazione definitiva ricevendo gli organi necessari per il mondo
dell’Amore Infinito, ossia la capacita di dono, di ascolto, di assenso e di
comunione (in una parola: di amore gratuito ed universale), in cui consiste
I'insieme delle virtu cristiane. L’amore reso accessibile da Gesu ¢é il valore
ultimo di ogni uomo. Siccome 'amore e 'atmosfera propria del Mondo di
Dio (della sua realta di comunione: Trinita), il grado di riuscita di una vita
coincide rigorosamente con il grado del suo potere di amare con e come
Gesu (santita).

L'immagine si presta ad altri paralleli illuminanti. Se qualcosa arresta, o
perlomeno rallenta, lo sviluppo del piccolo essere, egli ne portera per
sempre i segni; nascera menomato, od addirittura abortira. Altrettanto

3 Cf K. RAHNER, La morte cristiana, in Nuovi Saggi, 111, Paoline, Roma 1968, pp. 347-357.



va dall’avvio allo stacco, nel rigido inquadramento determinato dagli
estremi della concezione e della morte. La seconda parte é costituita dal
proseguimento della linea, oltre lo stacco, nella misteriosita di una esistenza
oramai definitiva. Quanto alla lunghezza (se e lecito servirsi di una parola
cosi inadeguata a designare la durata dell’al di 13, e tuttavia cosi inevitabile
per chi non puo pensare al di fuori delle coordinate del tempo e dello
spazio), le due parti non sono paragonabili: anche se molto esteso il
segmento iniziale non puo competere con lillimitato che gli fa seguito.
Tuttavia, come la solidita di una casa dipende dalla consistenza delle
fondamenta, cosi la positivita del secondo tratto & decisa dalla positivita del
primo. Questo dunque, pur nella sua clamorosa brevita, viene ad essere, dal
punto di vista prospettato, il pitt importante.

L'insieme della linea & la totalita dell’esistenza umana. Il segmento di
apertura raffigura la vita umana terrena, quella che ciascuno conduce tra la
concezione e la morte e che per I'intera umanita si conclude con la fine della
storia. Lo stacco & la morte. Il resto della linea (che, per I'inimmaginabile
diversita del definitivo dal provvisorio, non & neppur pil una linea) significa
la vita dell’aldila. Per quanto, a paragone del resto, sia di durata irrisoria,
'esistenza viatrice si impone come l'elemento pill determinante della
esistenza umana: perché 'uvomo mantiene per sempre il volto che assume
nel tempo.

Tutto, ciog, si decide qui ed ora. La vita presente genera 'uomo escatologico
o definitivo; il «<nome» che l'uomo viatore ancora non possiede se non
progettualmente, e che lo deve distinguere per sempre da chiunque altro,
viene elaborato nel presente dalle scelte concrete del presente. Come
ripetono le esortazioni e le parabole evangeliche della vigilanza, gli anni
della vita terrena decidono una volta per sempre il destino dell'uomo; lo
fanno nel segno della riuscita se inverano la predestinazione del singolo in
Gesu Cristo, e nel segno del fallimento se la rifiutano.

L'immagine della gestazione

Del resto, a che altro la vita terrena puo essere paragonata (e siamo alla
seconda immagine, saldamente ancorata alla similitudine biblica della
partoriente) se non alla condizione del feto nell’utero della propria madre?

Come quel piccolo essere comincia ad esistere quale ovulo fecondato dotato
di un corredo cromosomico, cosi 'uomo, sul piano morale spirituale che qui



IL SENSO DELLA VITA TERRENA

da Il mistero dell’'uomo in Cristo. Saggio di protologia, Elle Di Ci, Leumann
(Torino) 1991, 215-218.

Se ¢ vero che l'esistenza umana terrena rappresenta I'arco di tempo nel
quale il libero arbitrio si trasforma in liberta di spirito, risulta che 'uvomo
acquista nel tempo il volto che lo definisce nella eternita; che egli arriva a
possedere tutto e solo quel tanto di definitivo che ha voluto per sé nel
provvisorio. Ma allora I'homo viator va definito per I'appunto come uomo
«in viay, creatura in cammino verso la patria della propria identita finale,
per ora soltanto abbozzata e da portare a compimento attraverso una attiva
gestazione delle virtualita cristiche.l

Commentiamo questa verita capitale, che permette di vedere nella vita
terrena il cantiere operoso dell’assetto definitivo dell'uomo,2 mettendo a
frutto due immagini tratte dall'idea biblica del percorso e della gestazione.

L’'immagine della linea a due tratti

Sia pure a prezzo di pesanti approssimazioni, |'esistenza umana puo essere
paragonata ad una linea, che comincia da un punto definito (la comparsa
nel tempo sia dell'umanita sia rispettivamente dei singoli uomini) e si
protende in avanti indefinitamente (in forza di un amore di Dio che non
conosce pentimenti).

La linea e reale, ma non uniforme. Ad un certo punto registra uno stacco
decisivo (morte del singolo e fine dell'umanita) che la divide in due parti
contrassegnate da caratteri quasi opposti. La prima parte é il segmento che

L Al momento, «noi non abbiamo ancora il nostro vero nome; lo prova il fatto che il no-
stro nome attuale, quello civile, & portato anche da altri. Chi io sia realmente, non lo so
ancora; questo mistero per ora € incompreso e senza nome. Un giorno pero ricevera il
suo nome, quello che indica me e me soltanto. Sara il nome del figlio o della figlia di Dio»
(R. GUARDINI, Preghiera e verita, Morcelliana, Brescia 1973, p. 48).

2 «Il senso del libero arbitrio & la partecipazione responsabile ed autonoma, voluta ed at-
tiva, dell'io alla realizzazione integrale dell'uomo» (P. VALOR|, Il libero arbitrio, Rizzoli,
Milano 1987, p. 140; cf pure pp. 29.141.143).



¢ veramente il Cristo, & la presenza fondante che da ragione di tutto e la
chiave di volta della storia, il disegno originario ed unitario di quanto e
esistito, esiste ed esistera” (56).

In perfetta corrispondenza con questa intonazione cristocentrica é stata la
sua elaborazione dell’escatologia, intesa come cristologia dei fini ultimi,
fondata sull’affermazione che la risurrezione di Gesu e la causa e il
prototipo assoluto della risurrezione degli uomini, che pertanto non puo
essere intesa solo come cancellazione della ferita della morte, ma anche e
soprattutto come esaltazione e glorificazione, ossia come partecipazione al
futuro assoluto realizzato in Gesu risorto.

La competenza del prof. Gozzelino spaziava perd in numerosi altri campi:
dalla teologia del ministero ordinato e della vita consacrata alla mariologia
e alla teologia spirituale, per estendersi fino alle domande relative al
sacramento dell’'unzione degli infermi e al tema del male e della sofferenza.
In ognuno di questi ambiti ha lasciato un contributo importante, attraverso
una serie cospicua di pubblicazioni, tra cui spiccano in particolare i suoi
Manuali, che hanno conosciuto non a caso una larga accoglienza presso
diverse Facoltd e Seminari in tutta Italia. Gozzelino ha saputo, infatti,
interpretare il genere letterario del Manuale nella sua forma piu nobile e
piu preziosa: un’esposizione organica e coerente dei contenuti teologici,
prospettata attraverso una chiave di lettura penetrante, tale da condurre lo
studente non solo ad apprendere delle nozioni, ma a doversi felicemente
esercitare nell’arte di pensarle nei loro molteplici aspetti e nelle loro
intrinseche connessioni.

La testimonianza piu bella che il prof. don Giorgio Gozzelino lascia a coloro
che ’hanno conosciuto di persona o attraverso i suoi scritti & quella di aver
vissuto la sua attivita di teologo come una vera vocazione nella Chiesa e per
la Chiesa. Chi ha avuto la fortuna di averlo come Professore non potra
dimenticare il fascino della sua parola, la freschezza delle sue immagini, la
profondita del suo pensiero, ma soprattutto l'afflato spirituale di una
teologia che nasceva dall’assidua frequentazione di Dio, e non solo dei libri
che ne parlano.

Don Andrea Bozzolo

Preside



UN MAESTRO DI VITA E DI PENSIERO

Ricordo del prof. don Giorgio Gozzelino

Con questa breve raccolta antologica di testi, la Sezione di Torino della
Facolta di Teologia dell'Universita Pontificia Salesiana vuole serbare grata
memoria del prof. don Giorgio Gozzelino e offrire agli Studenti un saggio
della sua produzione teologica, che possa indurli ad una lettura pit ampia
dei suoi scritti e a un confronto piu profondo con il suo pensiero.

Entrato in giovane eta nella Congregazione Salesiana e ben presto avviato
all'impegno accademico, don Gozzelino ha attraversato in pieno quella
stagione ricca, ma anche tormentata, che ha visto il passaggio della teologia
dall'impianto neoscolastico - che egli aveva assorbito negli anni della sua
formazione - ad un'impostazione profondamente nuova, di carattere
esistenziale e personalistico. Egli si e inserito nel travaglio laborioso di
questi cambiamenti con grande vivacita, sentendosi a suo agio nella ricerca
di una riflessione sulla fede attenta alla sensibilita e alle domande dell'uomo
contemporaneo e saldamente radicata nella genuina tradizione ecclesiale.

Nella sua riflessione teologica, ha coltivato soprattutto le questioni inerenti
I'antropologia, con un’attenzione privilegiata per il tema della
predestinazione in Cristo, che ha assunto come punto cardine di un
pensiero squisitamente cristocentrico. Recuperando I'originaria ispirazione
biblica, ha saputo presentare la predestinazione come un vero mistero di
luce, che rende possibile cogliere la logica dell'intera esistenza umana, ossia
la vocazione dell'uomo a instaurare con Dio un rapporto trinitario, cioe il
pitt profondo possibile, sopra e contro qualsiasi opposizione. Scriveva al
riguardo I'’Autore nel suo saggio Il mistero dell’'uomo in Cristo: “Nell’attuale e
concreto ordine storico di salvezza, cosi come Dio di fatto lo ha voluto, il
rapporto con Cristo rappresenta un elemento costitutivo essenziale ed
indispensabile dell’essere dell'uomo. E anzi il pil costitutivo ed essenziale
di tutti, perché ogni altro esiste in vista ed in funzione sua. Il mondo e
I'uomo sono posti nell’essere in forza del Cristo, sicché, rigorosamente,
senza di lui nulla di creaturale avrebbe luogo. Dio non ha mai pensato al
creato se non in relazione a Gesu, non ha mai ipotizzato il mondo se non in
sovrapposizione del volto di Gesu e nell'incentramento su di lui. Percio Gesu






Universita Pontificia Salesiana - Facolta di Teologia

Sezione di Torino

@Wl’[ﬁ
alla lettura
dei testi di

don @z@rﬁb yﬁwﬁlz’m

Pro manuscripto




