

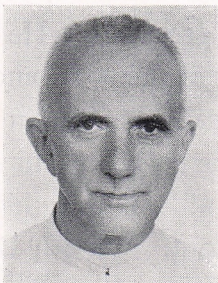
39

TANG KING PO SCHOOL,  
TIN KWONG ROAD,  
KOWLOON, HONG KONG.

Dear Confreres,

At daybreak on 10th November 1972 God called to Himself the soul of a great missionary Fr. Joseph Geder.

“All things to all men” is a pious aspiration with many of us, a programme of life with the chosen few. With Fr. Geder it was definitely a programme of life, and that from his earliest years. Born in 1901 (18th February) at Vizlendva-Szarvaslak in Vas Megyc, Slovenia, he was for seventeen years a subject of the Dual Monarchy, his home being just outside the area of Austria’s jurisdiction. The official language was Hungarian. In infants’ school, therefore, he had to express himself in Hungarian. For the final year of his primary schooling, he was sent by his father to a school in Austria to learn German. In after years on the mission-field his conversation in moments of relaxation was a delight to his Bishop, Mgr. Ignatius Canazei, a native German speaker from Tyrol.



It was in the Salesian school of Verzej, within the area of Austrian jurisdiction, that he did his secondary school course, and it was there that he opted for the Salesian life. From Verzej he was sent to Klecza Dolan in Poland for his novitiate. This meant that he had to master yet another language—Polish. He applied himself to it with a will, and before he left Poland, he was fluent. On 14th December 1919 he received the cassock at the hands of the Provincial, Fr. Peter Tirone. On 8th August 1920 he pronounced his triennial vows, and then proceeded to Krakow, Poland, for his three years of philosophy (1920-1923). His two years of practical training were spent at Radenci in Slovenia.

During his novitiate he had generously volunteered for the missions, but at that time his offer had not been accepted. Now, however, his tirocinium over, he was asked if he would care to help the Salesians in Central America. He generously agreed, and was accordingly sent to Turin. There he met Fr. Manachino, Provincial of Patagonia, who made himself responsible for all his expenses, and arranged for him

to enter the Crocetta for his theological studies. A companion of Fr. Geder's of those days still recalls him as the good Bro. Geder. Open-hearted and willing, he could never say "No!" to anyone. He was made right-hand man to the Prefect, Fr. Borasio — mending watches, fixing taps and pipes, repairing locks and latches, his hands were scarcely ever still.

Fr. Peter Ricaldone was at that time Prefect General and the Superior in charge of the Missions. After taking counsel with him, Bro. Geder decided that he would prefer to take up missionary work in the Far East. This meant that Fr. Manachino had to be apprised of his change of plans. He was apprised, and the way he took the news shows the measure of his greatness. He continued to finance Bro. Geder through his final year of theology, and remained ever his staunch friend. "Don Bosco," he said, "has been so generous with our missions. We should repay this generosity in some way by our generosity towards his mission in China!" During his final year of theology Bro. Geder was appointed Assistant. On 8th December 1928 he made his perpetual vows, and on 7th July 1929 he was ordained priest in the Basilica of Mary Help of Christians, Turin.

On 3rd December 1929 he arrived in the China Province and for the first few months stayed at St. Louis School, Hong Kong. This stay in Hong Kong was apparently looked upon as an untimely delay by Mgr. Versiglia who had expected the new arrival to make his way immediately to the mission field of Shiu Chow. When he finally reached the mission field Mgr. Versiglia posted him to Tung Pi, and at the same time told him that he had originally intended to take him as companion on his journey to Linchow, but had made other arrangements when he delayed in coming. We do not know how Fr. Geder took this news, but almost certainly it was with his usual quiet patience. Anyway, it was Fr. Callisto Caravario who on 25th February 1930 accompanied Mgr. Versiglia. What happened on that fateful but ever memorable day is known to every Salesian.

In the years following, Fr. Geder may well have felt regret at having missed this chance of obtaining the halo of martyrdom. But his martyrdom was to be of another kind. After doing stalwart work in Tung Pi for seven years he was transferred to Linshien where he worked for nine years. This was followed by two years in Shiu Chow and then

four in Nam Yung. During all these years, together with a handful of fellow missionaries scattered over a mission field roughly the size of Belgium, Fr. Geder did not spare himself. To add to his preoccupations there were the hardships caused by the banditry and later by the Sino-Japanese War, and finally by the Communist take-over. On one occasion his mission station was visited by a band of Communists who searched every nook and cranny. When it came to the chapel, they did not stop short of the tabernacle. Here Fr. Geder stepped in. With an authority at once quiet and irresistible he made them wait in respect till he had donned surplice and stole and lighted the candles. It was an object lesson in devotion... and in courage.

When Mgr. Ignatius Canazei (the successor of Mgr. Versiglia) died in 1946 Fr. Geder was the one chosen to stand in as Capitular Vicar. A letter written by him to his fellow-missionaries at this time is a monument to his whole-hearted committal to Christ in Don Bosco. It is worthy of note that, together with Fr. Cucchiara of happy memory, Fr. Geder drew up the design of the church in Linchow — a lovely building in Chinese style, the interior being a Chinese adaptation of St. John the Evangelist's in Turin. When he saw that the contractor had a hard task to follow the blue prints, he built a model in wood, with such fine precision that the contractor was able to complete the work without difficulty.

Expulsion from the mainland in 1952 brought Fr. Geder his first furlough in Europe. When he returned to Hong Kong in May 1953 he was posted to Tang King Po School where he held various offices and where as confessor he did magnificent work for many years. But gradually his faculties began to fail him.

For about two years before his decease he suffered from almost complete loss of memory and was practically helpless. For the last six months he spoke only in Yugoslav, and so it was extremely difficult to communicate with him. It was most edifying, however, to see how the confreres of the House did their best to assist him. From his place in Heaven he is now certainly showering down blessings on those who treated him with such exquisite kindness and filial care — dressing him, feeding him, walking and conversing with him and going out searching for him on those numerous occasions when he managed to evade their surveillance and wander out into the street.

The last time Fr. Geder wandered off was on 25th September. By car, on scooters and on foot the confreres went out to search for him, but it was not until 24 hours later that we received news of him. A telephone call from a Police Sergeant (who was a Salesian past pupil and President of the Hong Kong branch of the Old Boys' Association of the Salesian School in Macau) informed us that Fr. Geder had been found lying on the pavement outside Central Market in Hong Kong. Confreres went to bring him back, and on his return showered him with kindness — washing him, helping him to change his clothing and putting him to bed. But poor Fr. Geder never recovered from the shock of this episode and went into a decline which gradually accelerated. He became even more helpless. About a week before he died he took to bed and refused to eat. On the first day the doctor who attended him was not overworried. But on the third day he developed a high temperature and was admitted to St. Theresa's Hospital.

Knowing his strong constitution the confreres did not think that the end was near. But besides suffering from diabetes he was now suffering also from acute pneumonia. On Thursday 9th Fr. Rector administered the last Sacraments to him. He was in a coma. That evening confreres and many of the Sisters to whom he had ministered came to visit him and stayed at his bedside reciting the Rosary. Two confreres decided to pass the night with him but the night-nurse thought that there was no immediate danger and told them it was not necessary. At 5 a.m. on 10th November Fr. Geder went to his reward.

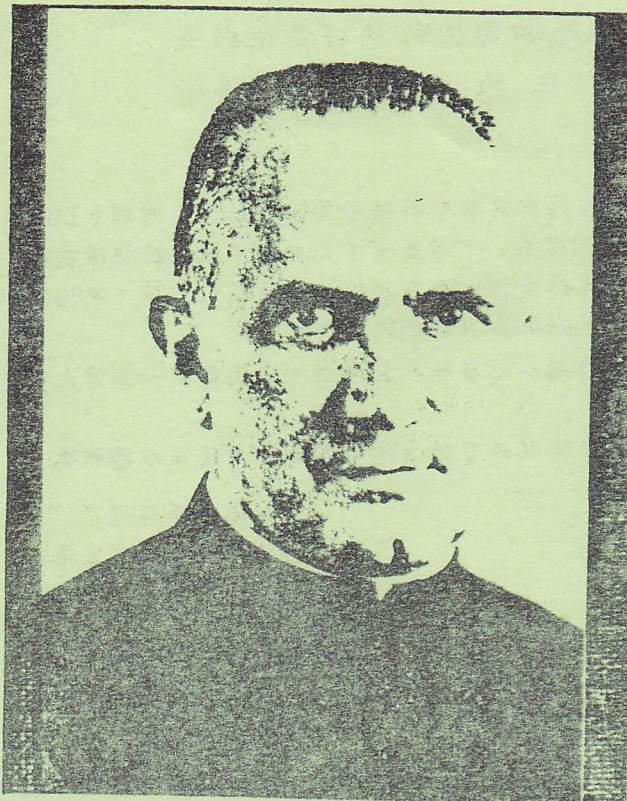
The concelebrated funeral Mass with Fr. Provincial as principal celebrant, the funeral eulogy delivered by his companion Fr. Rassiga, the last blessing given by Bishop Peter Lei and the prayers of the confreres, Sisters and students who attended the funeral had no note of sadness, but rather a note of joy — for a good and faithful servant had gone to receive his well deserved reward.

We are sure that all those who knew Fr. Geder and were helped by his ministry will continue to assist him with their prayers. Please pray also for this House which has lost the services and the example of a valiant missionary.

Yours in Don Bosco,  
Fr. D. Martin.  
Rector.

Don GEDER,  
defunto  
Jug. CHINESE

OMAGGIO  
林時晴



謙遜和偉大的慈幼會傳教士  
汪德忠司鐸小傳

香港  
一九八三

## 謙遜和偉大的慈幼會傳教士 汪德忠司鐸小傳

### 前言：

本人寫出前來中華區的傳教士汪德忠司鐸 (DON GIUSEPPE GEDER) 的生平言行，但不能述出他道德的生活。他極度的虔誠、明智的心火、勤謹的愛德，使他常常良善地和忍耐地去幫助別人。

雖然他的外表是單純和謙遜的，但他真是一個偉大的傳教士。

寫出這篇傳記的目的，是回憶及留為後人以作榜樣。

林時晴司鐸  
香港仔 一九八三年

汪德忠神父於一九〇一年二月十七日，出生於偉士美華、沙華沙村 (Vizlanva Szarvarsal) 的卜大和鎮 (Bogtavio)，沙巴禮 (Sabaral) 教區，屬南斯拉夫 (Yugoslavia) 華士覓省。當時他的本鄉是隸屬匈牙利的地域，附近有一條小河，隔着它而與奧國 (Austria) 管轄。

第一次世界大戰結束，南斯拉夫成立，組成一個同盟國的委員會，重新劃定國界。他們不依照以前自然的邊界，反劃了一個「有戰略意義」的。結果：鄉人有田地在外國者，出外耕田時要拿護照，而他們的牛隻，亦須通行証。

德忠的村民國籍很複雜：有斯拉夫人（一半是天主教徒，一半是基督教）、有德籍人士（全是天主教徒）。多年前，德國在巴爾幹半島（Penisola Balcanica）希望宣傳「汎德意志主義」（Pangermanesimo），所以特派人到那裏居住；在德忠鄉間居住的德籍人士，是他們的子孫，但他們全不理會什麼「汎德意志主義」，只管過着一個好農夫的生活。

當時的本堂神父是匈牙利人，但他很明智地相隔每主日用不同的言語講道（斯拉夫語和德文），所以他的教友個個都很滿意；新來的副本堂，只懂匈牙利文，到了那裏後，漸漸明白為了牧民工作，只懂匈文是不夠用，所以便開始學本地話了。青年的德忠，便自告奮勇，作他們的導師，幫助他們學習方言。

當地的天主教和基督教也能和平共處，各行其道。那裏的牧師是德忠父親的朋友，主日有空時也會探訪他；牧師看了報章後，兩人便討論世事。德忠的父親不是文盲，但多數的農民多不喜歡閱報，他只閱讀一份教會主日的小報，了解本主日的福音，並參看一些對農民有益的知識。

當玉米麥成熟了，牧師溜進他朋友的田裏，偷偷地摘了幾棵，把它收藏在雨傘裏。德忠的父親看到後，多詐作不見，因不願傷自己朋友的自尊，而且他實在是貧窮的。

德忠是獨生子，他只有兩個姊姊，他從少便學習到家人的好榜樣，成為熱心教友；他若不在家裏、學校裏、或放牛，那麼必定是在本堂那裏。他自小聰明好學，除母語外還懂得匈牙利文及本地的德籍人士的方言；小學畢業，父親希望他學習正宗的德文，就過邊界去奧國鄰近的鄉村，請教師悉心教導，一年後，德忠也學會了德文。

我們不知道德忠怎樣得到慈幼會的聖召，只知道他的父母大方地准許他的獨子，走上司鐸的道路。

一九一四年九月十四日，十三歲的德忠便進入了慧猜(Verzei)慈幼會的備修院，在那裏讀中一、中二，後便到黎達那(Radna)讀中三，又回慧猜讀中四。

一九一九年八月八日，他到波蘭(Polonia)的其利查多利納(Kleza Dolna)初學院求學。一九二〇年八月八日，他發了初願後便往克拉科夫(Cracovia)攻讀三年哲學，同時因為他很快的便學會了波蘭話，故此在那裏求學也不感困難。一九二三年，長上派他回南斯拉夫時，他却遭遇到了一個未能預料的困難：當時唸經是用南斯拉夫話，而且書本上更用了新的拼字法，這增加了他很多的不便，多年在外國的他，須經一段時期的學習才能適應。

德忠是認真的人，在實習期間，他不單只輔導學生和教書，自己也用心去學習，故此也懂得很多有用的東西，從而日後也能幫助別人，從修理鬧鐘、雨傘和製做聖堂模型等。

德忠在初學時，曾要求去一傳教地區，但長上沒有答應，他便漸漸忘記了這件事；實習後兩年，他忽然收到長上的信，要他到杜林，並預備去傳教的地方。起初他感到非常的意外，後來經深思後終於明白：我已請求了，如今長上要我去，我要去！到了杜林，長上告訴他的目的地是「中美洲」(America Centrale)，但他必須等候，因沒有人帶領他前往。不久，巴大哥尼亞(Patagonia)的會長柏望地神父(Don Pedemosste)到了杜林，他正如福音裏所說的主人，來僱工人到他的葡萄園工作。他看見德忠便問他為何來此？德忠回答說：「我在這裏等候去傳教。」

神父又問：「你要去什麼地方？」「我原希望到中美洲，但沒有人帶我前去！」「沒有人帶你？那麼你可以和我一同到巴大哥尼亞嗎？」「我沒有問題，但未知長上有什麼意見。」「關於你的長上的問題，我會向他們交代的。」就這樣，中美之行變成爲巴大哥尼亞了。相方繼續交談，栢會長知道德忠讀了哲學，還未讀神學，遂對他說：「你先進杜林小十字神學院(*Studentato Teologico Della Crocetta*)，我會負責所需費用，晉鐸後就請到巴大哥尼亞。」這是栢會長的意思，但謀事在人，成事在天。

本來我不想講及當時該神學院的情況，但爲了歷史的正確性，還要講幾句：神長的心目中，神學院該是一個栽培智育和德育的中心，所以便派出一批高級的教授，其中有著名的神學家和禮儀家韋士瑪禮博士(Don Vismara)來指導他們。學生方面，質素頗參差，有些修生頗似頑皮青年，不用功求學，只顧開別人玩笑；神學院的學生來自多處地方，他們的天性和教育背景都不相同，其中有怕熱的波蘭人和怕冷的南美人。春天一到，波蘭籍的就大開窗戶，南美籍的即把它關上；因此有人開，有人關，成爲窗門的冷戰。一天，入自修室時，發覺全部玻璃窗不見了，是夜間遭人全部拆除，並把它收藏起來。這件事大多是南美籍學生所爲，德忠對此事很不高興，所以當他讀完三年神學後，決定不去南美的巴大哥尼亞，並把自己的主意對當時的副總會長李嘉堂神父說明。李副總會長剛在一年前視察了遠東傳教的地方，知道那裏極需要傳教士，便對德忠說：「你既然不想到南美洲，好，你可以到中國。」本屬於巴大哥尼亞的汪德忠，就這樣的成爲中國的了。栢會長知道後也不抱怨，且說：「已有很多傳教士來了巴大哥

尼亞，如今巴大哥尼亞送一位會士到中國去，也是好的。」他不單這樣說，且繼續支出德忠所需的費用，直至他升了神父為止。

一九二九年九月七日，汪德忠在杜林升了神父，兩個月後便起程前往中國，雷主教在韶州等候着他。一九二九年十二月三日，他到達香港；但耿會長（D. Ignazio Canazei）因事往歐洲公幹未返，所以暫代會長的金以義神父（Don Bernardini）請他暫時等待。會長回來，在二月初才使他到韶州去。到了韶州，却因主教往南雄和始興視察，未能見面；主教回來後，見到他非常高興地說：「你若在前幾個月到達這裏，我可帶同你到連縣一行，因為那裏很需要傳教士，如今你在此稍候好了。」雷主教慣常使新來的傳教士，在半年內熟習牧民的方法，才使他赴任。

雷主教到韶州後，不久便在河西開辦小修院。翌日，便和高惠黎神父（Don Caravario）起程到連縣；不料，到了那裏後，竟於二月廿五日，為了保護女青年的潔德，便和高神父一同在小北江致命了。

事情發生後，汪神父說：「因主教沒有帶同我前往，所以我失去了致命的榮冠！」

稍後，汪神父到了連縣，長上派他到東陂（連縣以北幾公里）任副本堂神父。

韶州教區的組織是這樣的：主教掌管整個教區，之下有總司鐸，管理一兩個分區；一個分區通常有數個堂區，由本堂司鐸負責，並由副本堂司鐸協助他。在耿主教的時期，副本堂司鐸須經考試合格，才能晉升為本堂司鐸；考試不很困難，只須在主教前誦讀一頁中文福音、解釋數條要理問答、及回答數個牧民問題即可。

汪神父的本堂神父是一位華籍的教區司鐸，財務是他負責，他所處理的金錢不多，因為當時神父的月費只得八個銀圓，包括工人的膳費在內。本堂神父很節儉，而且因他很瘦弱，食量也少，因此，可憐的副本堂神父，有時吃也難飽；幸而總司鐸知道後，即補足給他。

一九三一年，東陂的本堂被派往別處，汪神父獨自留下當本堂，但「雖有其實，未有其名」，因他未曾赴考。

筆者當年在香港晉升鐸品，八月到達韶州，九月至連縣，十月上東陂幫助汪神父。半年後，主教到連縣視察，東陂的兩位副本堂便趁機赴考，兩位考試成績都很好，所以汪神父便成為東陂的正式本堂神父。

兩位神父一起生活了一個星期後，便各奔前程：汪神父出發會見東陂以北的教友。在他回來後的幾天後，副本堂神父亦往東陂以南探望信徒，有時亦會兩位神父一同前往。我不能在這裏述說這些拜訪和它的事變，目的是希望能在零星的教友中，保存信德。跑完一轉後，兩人隨即到連縣，在那裏會合其他連縣和陽山的傳教士做月省，當解決了倫理和禮儀的問題及渡過兩三天快樂的家庭生活後，又各自負起自己的十字架，繼續使徒的工作。

一件不幸的事，擾亂了我們的生活：汪神父慢性的病（坐骨神經病）惡化，所以要到香港治療，致使身為副本堂及有本堂司鐸的資格被否決了。

一九三三年，東陂的副本堂被任為陽山的本堂，結果汪神父獨自一人，管理東陂分區有五年之久。

在這數年內，連縣的傳教士在連縣建築了一座宏大而美麗的聖母進教之佑聖堂。

連縣是韶州教區內發展最大的分區，連縣天主堂從一間小房子，建成一間大教堂，內有傳教士的住所、男校、修女修院、女校、和一間診療室；其始是一間紡織廠的前身，是暫時充作聖堂之用，有一位慈幼會修士若瑟司徒廉 (Giuseppe Sturm)，在牆壁上畫上圖案，把它美化，但時日漸久，便脫落而極難看，故建築新聖堂是必要的。此事主教雖然贊成，但贊助金錢却不多，連縣的傳教士們便發動國內、國外募捐，兩年後新聖堂終於落成。聖堂的建築費達三萬六千銀圓，工程師是郭、汪兩位神父：汪神父畫了全中國式的聖堂正面圖則，郭神父則畫了聖堂內部的模式，他是按照杜林鮑思高所建築的聖若望堂式樣，並加上中國式的裝修、中國式祭台、柱杆、講道台等。兩位「工程師」設計了他們的圖則後，便要請一位建造工程的承辦人，本地的不敢承接這樣大的工程，最後找到一個湖南的師傅來承造；但當把設計妥的圖則給他看後，他說全看不懂，他慣於建築普通的房子，而不明白這樣特別的營造，這樣的難題，只有汪神父的本領才能解決。

那時，他因患病，故行動不便，只有坐在房子的涼台間，用木材做了一座新聖堂的模型，並使其頂部可開關，這樣師傅便能看清楚堂內的建設。

聖堂建成了，內有三個祭台，中間大祭台上有三公尺高的聖母進教之佑聖像；其它兩個祭台，各有三幅連續的圖畫：一幅是耶穌聖心和慈幼會主保聖方濟各沙雷氏和我們的會祖聖若望鮑思高，一幅是聖若瑟和傳教主保聖沙勿略和聖女小德蘭等聖像。

新聖堂被祝聖後不久，郭總司鐸便離開連縣往意大利渡假，他本預算一年後回來，但因大戰之故，要幾年後才

能回中國。郭神父離任，汪神父被接替了總司鐸的位置，其時在連縣，亦適逢中國抗戰發生了。

中日戰爭時，韶州教區多次被敵機轟炸，損失最嚴重的是韶州市，但連縣也被波及；居民一聽到警報聲，即逃出城外，但有時逃避不及，在城門外不遠處，被日機用機關槍掃射。當警報解除後，汪神父便第一個出去救治受傷者，第二個才是縣長，其他的慢慢才到來。戰爭時期，居民中有一種「害怕間諜」的神經病，他們處處疑惑有間諜，特別疑惑傳教士，因為他們多是外國人，並且有些壞人更從中散播謠言。

郭神父離開了連縣已有數月，但敵機來炸連縣時，有些壞人竟說見他在敵機上指揮怎樣轟炸縣城，沒知識的群衆，竟相信這樣的謠話。我們不要責怪當時居民的態度，因為那時連縣的官員也是這樣的。有事實為証：一天，縣府貼出佈告，命人殺死所有的狗隻，因為當敵機來時，飛行員聽到牠們的吠叫聲。居民只有服從，所以不少狗隻被殺喪命，只有汪神父的狗隻幸免，因為汪神父叫人拉牠到東陂「充軍」。

一九三九年，汪神父寫信說道：「傳教工作受到很大的障礙，學校上課斷斷續續，因為經濟問題，傳道員減少了，更因謠言四起，致使傳教士要小心做使徒的工作。」

一九四〇年，耿主教在連縣開辦了一個傳道員訓練班，請陽山本堂神父去負責。

同年三月，利如漢神父 (Don Giovanni Rizzato) 從昆明到連縣，汪神父才能減輕一些負擔：當時他因身體不妥，副傷寒病使他在五十天內不能起床，他和教友一起呼求真福盧華神父的轉求，後來才恢復健康。

一九四一年五月，汪神父前去韶州。這一次他不選擇水路而改用陸路，因戰爭時期，沒有汽車通行，只好踏單車至連縣東北的星子，再由星子步行到廣東和湖南兩省的山頭；當晚到達一鄉村，渡宿一宵後再行幾公里，才到廣東的碎石，在那裏坐火車至韶州。

從連縣至韶州，走陸路需要兩天，水路該坐四、五天船隻。我記述汪神父的行踪，那是指出傳教士在交通上所遇到的困難、和汪神父的精神，他不畏艱苦，在戰爭中行這麼多的路，目的是幫助教友並和教區中心聯絡。

壞人的謠言，常增加傳教士的困難，因這些謠言，居民相信每個傳教士都是間諜；間諜在中國的確不少，但他們都不是傳教士，他們是日本人在中國境內假裝商人，他們能聽講中國話，使人們誤會是中國人。日本帝國主義長久以來都想侵略中國，間諜們為日軍預備了詳細的地圖，指明城市、鄉村、大路、小路，包括所有的水井位置。中國沒有反間諜的機構，反間諜的工作，只是麻煩了傳教士。

一九四一年十二月八日，日本向美國和英國宣戰，九日，中國向德國和意國宣戰。這事對韶州教區做成惡運關連，因為教區內的傳教士多屬德、意兩國人士，其他國籍的反佔少數，只有一個南斯拉夫籍人士，即汪神父，兩個匈牙利人、一個法國人，還有一個後期來到的波蘭人 耶主教本來的奧國人士，但因他的出生地勞Sud-Tirole 於歐戰後，被意大利合併了，他出盡辦法，經歷很多困難才令政府相信他不是敵國的人；在教區內工作的母佑會修女，也都是德、意兩國人士。

十二月廿六日，東陂本堂查其威神父 (Don - Mario Calvi) 前來連縣，避免被人猜疑。

一九四二年初，在連縣有四位傳教士：長上是汪德忠神父，其他意籍的是查、林、利神父。一月六日，三位意籍神父被聲明是戰俘，並被軟禁在屋內。耿主教於三個月後才辦妥手續領得通行証，便趕快到連縣安慰他們。

五月十九日，汪神父寫信給會長說：「在連縣，我們有四位神父，但三個意籍神父不能出門半步，更有幾位官員前來搜查教堂；我原屬自由的，但看守門戶的士兵常找我們麻煩；初時有一個警員在屋內監視我們，幾個月後，屋內已沒有人監視了，但門外還有兵士偷偷地把守着，結果我獨自一人只好做兩縣（連縣、陽山）的牧民工作。學校工作減少了許多，只有疏散這裏的韶州勵群中學，那裏有一百三十多個學生，校長是一位熱心的教友，也和我們很合作；學生中只有八個是奉教的，但每一個學生在星期內有兩課要理，由校長和查神父教導。至於傳教工作：傳道員很少，而且我害怕可能還要減少幾個；女傳道員工作量多了，但她們全不需理會其他的問題。我則要負責多處的牧民工作，包括連城的，因為其他三位神父不能出門。」

三位意籍神父只能在聖母進教之佑聖堂及學校內做少量工作，但一年後，他們也被拘禁於樂昌與其他的傳教士在一起，這樣只有汪神父獨自一人留在連縣了。

一九四四年尾，日軍迫近，所以樂昌的戰俘被釋放，但從連縣來的三位則不能回去，因為連縣屬於戰區。至於日軍侵佔連縣時，我則沒有什麼消息可說了。

中國抗戰勝利後，在連縣有汪神父和一位國籍的湯迪光神父，還有從天而降的利神父。利神父在樂昌被釋後，奉主教之命到了南雄；日軍侵佔南雄時，一天他和梁、薛（Don Szeliga）三位神父及一位先生被捕，說他們幫助

游擊隊，定要槍斃他們，但後來終被釋放。翌日，利、薛、梁三位神父便計劃逃走，只留下梁神父在方洞，他們兩位步行了數天才抵福建，那裏的美軍用飛機載他們到昆明。利神父到昆明後也認識了一些美軍機師，日軍戰敗後，利神父對他的美軍機師說希望能儘快回到韶州；機師說，飛往韶州不難。因此數天後，他們便坐上一架小型飛機，向廣東飛去。他們從地圖上細查韶州的方向、及位置，但從空中下望，却有困難；到達廣東上空，他們不知在何處着陸？汽油就快用完了，機師為避免危險，便選擇在沙灘上降落。飛機着陸後，引來一批圍觀者，利神父詢問他們這是什麼地方？他們回答是連縣。

不久，薛神父也返回廣東，主教請他去陽山，這樣就恢復了連、陽兩縣的傳教工作了。

按照教律，當一位代牧逝世，暫時管理教區的權力，歸於該逝世前代牧所選定的神父。耿主教未逝世前，選定了榮富哲神父 (Don Enrico Vetch)；但主教逝世時，在中國已成立了聖教統序，所以傳教士以為該選舉參議會主席，即選舉汪德忠神父充任。選舉後，他們派了代表去廣州謁見總主教，報告他們所做的事。總主教聽了他們的報告後，說他們這樣做很對，所以汪神父就成了代牧。後因還有些疑惑，榮神父便把自己的權力委託給汪神父，這樣的委託是好的，因為汪神父的選舉是不合法的。

一九四七年，宗座公使黎培理總主教 (Mons. Antonio Riberi) 到了韶州，知道了這不合法的選舉的原因：是韶州代牧區還未成爲正式教區，因為還沒有主教；黎總主教遂運用了他的特權，使不合法的代理主教成爲合法的。

汪神父於在任的兩年內，明智地管理他的教區。傳教士希望進行新的傳教工作，但汪神父制止他們說：「什麼事都不可改變，待新主教上任後再作決定。」並請傳教士幫助教友預備歡迎新主教，汪神父希望主教儘快上任，解除自己的負擔，期間幸得郭神父由歐洲回來，汪神父便留下他來幫助自己。

歐彌格主教 (Mons. Michele Arduino) 上任了，他使郭神父留在韶州，任他的副主教，又派遣汪神父到南雄，充當南雄、始興兩縣的總司鐸。這是一項艱鉅使命，因為他在連縣傳教時講客家話、在韶州說廣州話；但在那裏他必需講相似江西的方言。

利、薛兩位神父逃走後，只留下孟達神父 (Don Munda) 一人在南雄，不幸他於一九四五年被殺害。

汪神父到達南雄後，因他的善表很得人心，他在數位神父幫助下，不久便重整了兩縣的教務；他獨自管理南雄市的教堂，重開該堂附屬的小學及療養所，在那裏他治理了他人的肉身，也救助了他人的靈魂。

紅軍到了南雄後，爲了療養所的緣故，使他避免了很多麻煩，一方面是他幫助了人民，也免費醫治紅軍；此外也因他是南斯拉夫人，他的國家與他們是同一陣線之故。這樣維持了一段時間，但後來紅軍也開始迫害教會和教友們，他的身體也欠佳，亦無可能繼續傳教，故此他應允離開中國。當地官員伴同他到韶州主教府（後來成爲新政府的辦事處），因外人不准內進，他只能在主教府外坐着等候（椅子原是聖堂的）；等了很久，便起身四處觀看主教府，一個警察粗魯地阻止說：「你看什麼？」汪神父回答說：「看我自己的房子。」警察不明所說，命他坐下，不

准走動。坐下不久，見到數個政治犯人經過，他認識其中一人，是年前在湖江頭（東陂不遠處）宣傳反對教會及造謠者，那個人也認識神父，即垂頭、臉紅紅地行過了。

汪神父離開教區後，所渡過十八年的生活是平靜的：他在香港停留了不久，於一九五二年七月五日，前往歐洲渡假，一年後返回香港，在九龍鄧鏡波學校任副校長兩年（負責財務和紀律），並兼任監導（宗教活動），以他的經驗便很容易負起這兩方面的責任。

一九五四至一九五五的學年內，他成為備修院主任，當時備修院是附設於鄧鏡波學校內的獨立部門，以後又繼續副校長之職，一九五六年，更成為該校的神師；當時他也在學校的小堂和幾個女修院中負起牧民工作。

一九六九年中，他的健康很差，長上極力勸服他回國治病。他返回歐洲只數個月，以為自己已痊癒，便立即趕回香港；可惜他健康的好轉，只屬一個短時期，不久，病情惡化趨於嚴重；兩年後，他失去了記憶，最後的數月，更忘記了所學過的多樣語言，只會說他本國的言語，致令別人很難明瞭他所說的話。充滿着愛德的鄧鏡波學校的會士們，很努力地幫助他的起居、飲食和陪伴着他，他有時也偷偷地離開校門，會士又要費上一段時間才能找尋他；最後的一次，是一九七二年九月廿五日，他又外出去了，會士們便用汽車或步行，四處及發散消息的去尋找他，過了廿四小時，才得到他的消息，一個警長（舊同學）用電話通知我們，已尋到他了，他是躺臥在香港中央市場空地上。會士連忙把他帶回學校，替他更換衣服及使他臥於床上。由於這次的變故後，他的精神未能回復，病情更日趨惡化。

他死前一個星期已不能起床，又不肯進食，醫生說他沒有什麼重病，但第三天却忽發高熱，所以要進聖德肋撒醫院留醫。因為他有強健的体质，會士們都希望他會很快復原的；但他因糖尿病復發，且又患肺炎。十一月九日，院長給他傳臨終聖事，當時他已昏迷不醒。同日晚上數位會友和修女們，在他的床邊唸玫瑰經；有兩位會士原想在那裏陪夜，但當夜班的護士說不必了。十日早上五時，他的靈魂平安地離開這個世界。

他的喪禮是莊嚴的，很多慈幼會士和其他司鐸、修士、修女和教友等都前來參加殯葬禮和彌撒，由會長主祭，汪神父生前在東陂的副本堂致悼詞，並由香港主教李宏基祝聖了墳墓和唸了安所經。

汪神父活了七十一歲，其中有四十三年在中國傳教。

