Pére Egidio Vigano

septiéme successeur de Don Bosco




Direzione Generale Opere Don Bosco
Via della Pisana, 1111 - 00163 Roma



Rome, le 8 septembre 1995
Chers confreres,

« Pour le salésien, nous disent les Constitutions, la mort est
illuminée par l'espérance d’entrer dans la joie de son Seigneur »
(art. 54). Dans la lumiére de cette espérance, qui s'enracine en la
Paque du Christ, nous rappelons avec affection et reconnaissance

le Pere Egidio Vigano

septiéme successeur de Don Bosco

Pendant 17 ans il a conduit, avec sagesse et un coeur d'apétre,
la Congrégation et la Famille salésienne, dans la fidelité a son
Fondateur et aux temps nouveaux. Sa disparition a suscité des
sentiments de ftristesse, d'estime et de reconnaissance non
seulement dans le monde salésien, mais aussi dans les milieux les
plus représentatifs de 'Eglise et de la société civile.

Le décés du Pére Egidio est survenu aprées bien des soui-
frances dont les premiers symptomes étaient apparus environ un
an auparavant, lorsqu’il avait révélé aux membres du Conseil
général qu'une forme de néoplasme avait été diagnostiquee.
Selon les médecins, la situation semblait sous contréle et
permettait d'espérer que l'évolution serait lente et pourrait durer.
Il se soumit aux cures prescrites et poursuivit ses principales
tdches de direction et d'animation. En octobre 1994, il participa
avec sa vivacité habituelle aux travaux du Synode des évéques et
en novembre, il fit quelques voyages qui avalent été
programmeés. En décembre, au cours de la session pléniere du
Conseil général, se manifesterent de fortes douleurs a la colonne
vertébrale. Plusieurs séjours a 'hépital furent nécessaires. Les
espoirs suscités par les signes d’amélioration attestés par les
bulletins médicaux, en particulier apres lintervention
chirurgicale qu'il eut a subir, alternerent avec les craintes
provoquées par la prolongation de la situation critique.



Apres plus de deux mois de clinique, des signes de reprises
permirent de le transporter a l'infirmerie de I'UPS, pour une
période de convalescence. Mais brusquement le mal se manifesta
avec violence, avec des dégats a divers organes vitaux et une
forte aggravation des conditions générales. 11 fut ramené en
clinique, mais les soins médicaux ne servirent a rien. Le vicaire,
le Pere Juan Vecchi lui administra le sacrement de ’Onction des
malades en présence du Conseil général. Le 21 juin, il rentra a la
maison geénérale ou, avec l'assistance de ses fréres, les Péres
Angelo et Francesco, et le réconfort de la visite de nombreux
membres de la Famille salésienne, il mourut sereinement aux
toutes premieres heures du 23 juin, solennité du Sacré-Coeur. Le
soir du 21, il avait regu le salut et la bénédiction du Saint-Pére qui
I'avait appelé et lui avait parlé par téléphone.

La vocation éclose dans sa famille et au patronage

Le Pere Egidio Vigano naquit le 26 juillet 1920 a Sondrio, en
Valtelline, terre de montagne et de gens travailleurs et
volontaires. Il était le huitiéme des dix enfants de Francois et de
Marie-Henriette Cattaneo, qui avaient quitté leur Brianza natale
pour se fixer a Sondrio en 1906.

Sa vocation se rattache tout d'abord a son éducation en
famille. Les parents se référaient souvent a 1I'Evangile et a la
tradition chrétienne, mais avec une caractéristique peu
commune : ils s’adaptaient a leur époque et au caractere de leurs
dix enfants, tous différents les uns des autres: « Un enfant, se
disalent- ils, c'est comme une jeune plante : on ne la tire pas par
les feuilles pour la faire pousser plus vite ». « Eduquer, c’est
aimer 24 heures sur 24 ; mais aimer vraiment ne s'apprend que de
Dieu (cf. A. VIGANO, Storia di umile gente).

Lorsque le jeune Egidio tomba malade, la maman, qui avait
déja perdu cing enfants, fit au Seigneur cette priére : « Guéris-le :
il ne sera pas pour moi, mais pour Toi ». Dieu entendit sa priére :
en plus d’Egidio seront salésiens ses deux fréres Angelo et
Francesco; sa sceur Dina, sceur a linstitut des Canossiennes,
mourra tres jeune (21 ans) en odeur de sainteté.

4



De l'enfance d’Egidio, la maman gardera quelques souve-
nirs : « Il était turbulent et vif. A notre avis, il lui fallait la maniere
forte. Au jeu, il était imprudent; il s'est cassé une jambe sur la
glace; il a été attaque par un chien qu'il agagait; a l'école, sa
maitresse Pasini lui reprochait son manque d'application. Le papa
le menacait alors de coups de ceinture pour le faire étudier ».

Dans la genése de sa vocation s'unit a I’éducation familiale
son attirance pour Don Bosco et les salésiens, qui étaient arrives a
Sondrio en 1897. Un épisode raconté par la maman est significatif :
au cours d'un pélerinage a Turin en 1929 pour la béatification de
Don Bosco, tandis qu'elle visitait les chambres du bienheureux
elle se sentit fortement interpellée par son regard : « Quels yeux,
Don Bosco | J'avais l'impression qu'il me disait : Tes fils, tu me les
donneras tous ».

C’est surtout dans le milieu plein de vie du patronage
salésien que mirit la vocation d’Egidio. Pour les gamins du bourg
un peu hors de Sondrio, le dimanche était le jour le plus attendu et
s'identifiait au patronage, ou la journée était variée: la messe
avec beaucoup de confessions et de communions et la liturgie
festive, le catéchisme de 'aprés-midi avec le récit de I'histoire
sainte ou des songes de Don Bosco, et le thédtre du soir. Cette
expérience de l'oratoire (patronage), patrie du charisme salésien,
lui restera ancrée dans la mémoire, la pensée et méme le
langage. C’est le « coeur oratorien » qu'il évoquera souvent.

Le Pere Egidio se rappelait le « directeur » du patronage, le
P. Louis Borghino. « Le P. Borghino, écrira-t-il, n'était pas une
figurine doucereuse, mais un homme de chair et d'os, avec les
rides et les callosités de sa terre, avec cependant une saveur
caractéristique de ciel. Un fils du peuple, avec l'écorce du paysan
piémontais, mais le cceur du Charpentier de Nazareth. L'influence
du P. Borghino sur la vocation des jeunes ne découle pas de ses
paroles, mais de sa présence parmi les enfants sur la cour, le
terrain de sport, au théatre, dans les promenades en montagne,
au confessionnal, a I'église, ainsi que de sa catéchese et de sa
prédication. Les enfants sentent le P. Borghino comme un homme
de Dieu».

Ainsi, aprés avoir été a 1'école primaire de Sondrio, Egidio, a
11 ans, est orienté vers l'aspirantat de Chiari (Brescia). Ce sont



des années d'étude intense et de croissance personnelle. Le jeune
étudiant se distingue par son travail : il fait ses études secondaires
en quatre ans au lieu de cing. Mais sa vivacité¢, non encore
domptée, fait probléme. Lorsqu'en troisieme, le directeur se
monfre hésitant a le réadmettre parce qu'un assistant le juge
indiscipliné, la maman dit : « Je sais que Don Bosco le veut : c’est
sa voie ».

Des années de Chiari, le P. Egidio gardera toujours le
souvenir de la visite du bienheureux P. Philippe Rinaldi, aux
pieds de qui, jeune garcon, il s'assit pour la photo de groupe.
C'est aujourd’hui une photo historique que relie le troisiéme
successeur au septieme ! « Un jour que nous faisions ensemble les
cent pas sous les portiques de la maison San Bernardino de Chiari,
écrira-t-il, le P. Rinaldi, peut-étre par boutade, dit que l'un de
nous deviendrait recteur majeur. Et nous nous sommes mis a
rire ». Il gardera aussi un attachement de ccoeur pour le P. Rinaldi :
dans la série des successeurs de Don Bosco, c'est a lui qu'il
aimera le plus souvent faire référence. Il verra en lui un témoin,
un passionné et un interpréte éminent de I'esprit salésien. Il
admirera sa créativité pastorale et sa profondeur intérieure. Il
soulignera souvent sa paternité, son sens sacerdotal, sa capacité
d'orienter vers la sainteté (ACG 332, 1989 : ACS 295, 1979).

Sa formation et sa vocation missionnaire

Au cours de sa quatriéme année d’études secondaires, Egidio
demande a étre admis au noviciat salésien de la province
Lombardo-Emilienne, situé & Montodine, petit village de la plaine
de Crémone. Il a comme maitre des novices le P. Louis Viecieli,
formateur d'un esprit salésien authentique, qui a laissé une trace
durable dans la province. Le P. Egidio se rappellera les nom-
breux compagnons de cette année, et en rencontrera plusieurs en
divers pays au cours de ses voyages.

Aprés sa premiére profession le 1% septembre 1936, il est
envoye a l'lnstitut Rebaudengo de Turin pour ses études de
philosophie. Il posait ainsi les fondements du souci de la culture
qui le caractérisera toute sa vie comme formateur et animateur.

6



A la fin de sa philosophie lui est faite la proposition de partir
aux missions. Il racontait lui-méme qu'il ne l'avait jamais demande
et plaisantait facilement a propos de la confusion de personnes
due a son nom. Il préférait peut-étre la vie intellectuelle. Mais
lorsque le P. Pierre Berruti lui adressa l'invitation au nom du
Recteur majeur, il consulta le P. Borghino qui lui donna ce
conseil : « Celui qui obéit ne se trompe jamais». Il accepta
l'invitation et partit. Ce « oui » missionnaire marquera sa vie et le
portera au Chili qu'il considérera depuis lors comme sa seconde
patrie.

Au Chili, il arrive jeune clerc, avec d’autres salésiens et
novices, le 28 décembre 1939 et est envoyé a Macul (Santiago)
pour sa premiére expérience apostolique (1940-1942). Macul est
le cceur de la province: siége de l'aspirantat, du noviciat, du
scolasticat de philosophie et de théologie ; maison de grandes
traditions salésiennes, ou avaient travaillé Mgr Jacques Costa-
magna, Mgr Abraham Aguilera et le P. Pierre Berruti. Le jeune
Vigand y enseigne le latin et le grec; il compte parmi ses éleves
Giovenale Dho, le futur conseiller pour la pastorale des jeunes
puis pour la formation.

De 1943 & 1948, Egidio — a présent profes perpétuel (1.9.1942)
— est & la maison appelée « La Gratitud Nacional » a Santiago
et fréquente la faculté de théologie de l'université catholique
pontificale. En méme temps il préte son concours pour les jeunes
de 1'école professionnelle et les lycéens. Il couronne ses études
par le doctorat en théologie, avec une thése intitulée : Solidarité
du Corps mystique, selon la Somme théologique de saint Thomas
d’Aquin.

Le 31 mai 1947, il est ordonné prétre a Santiago par le
cardinal José Maria Caro Rodriguez, archevéque de la ville. Dans
une lettre a son pére, le P. Egidio exprime en ces termes ses
sentiments sur le sacerdoce ministériel, qu'il voit dans sa réalité
humaine et divine : « Cher Papa, ton Egidio sera bientdt prétre du
Trés-Haut : médiateur avec le Christ pour tous les hommes.
Lorsque tu poses un acte d’'amour qui se prolonge dans son
existence, il retentit en bien pour toute 'humanité ... » (Letire de
Santiago, 14.5.1947). Et a sa mere il ajoute : « Voila ta grandeur. La
Vierge Marie est mére du Prétre; toi, la mére d'un prétre. Le
Christ et ton Egidio offrent la méme Hostie au méme Dieu, parce

7



que deux meéres ont dit avec joie le oui créateur de leur
existence » (lettre du 14.5.1947). La spiritualité sacerdotale et
I'exercice du ministére caractériseront sa vie et son gouver-
nement. Il considérera le sacerdoce comme le don le plus grand
pour son service des jeunes et des confréres.

L’expérience chilienne : formateur et supérieur

Une fois prétre, le P. Egidio est destiné par les Supérieurs au
poste d’enseignant et de formateur, auquel il s’est préparé durant
ses études et pour lequel il démontre une aptitude particuliére.
En 1949 I'obéissance l'assigne au scolasticat de théologie de La
Cisterna (Santiago) en qualité de « conseiller et enseignant ».

La Cisterna est un scolasticat international de théologie : ¢’est
la que se forment les futurs prétres salésiens des provinces du
Chili, du Pérou, d'Uruguay, d’Equateur et de Bolivie. La commu-
nauté de formation est un centre d’échange et de réflexion sur la
réalité politique et sociale, sur la vie de I'Eglise et de la
Congrégation en Amérique latine. Dans l'enseignement de la
theéologie et l'animation intellectuelle des jeunes étudiants, le P.
Egidio exerce ses aptitudes culturelles et ses talents
d’organisation, et acquiert une conscience toujours plus vive de
ce qui se prépare dans la société latino-américaine.

De cette période rappelons la collaboration, l'estime et
I'amitié qui unissent le P. Vigand et le futur Card. Raul Silva
Henriquez, directeur du scolasticat de La Cisterna depuis 1951.
C'est lul qui veut le P. Vigand comme conseiller. Ils travailleront
ensemble durant tout le sexennat. Plus tard, vu sa profondeur
théologique et son ouverture ecclésiale, il le demandera comme
expert au Concile Vatican II.

En 1953, un événement tragique, qui restera imprimé dans la
memoire du P. Egidio, endeuille la province chilienne. Le jeune
prétre Livio Morra, son ami et compagnon d’ordination sacer-
dotale, ainsi qu'un enseignant et 21 jeunes du lycée Don Bosco de
Santiago, sont ensevelis par une avalanche de neige dans la
Cordillere. Le P. Vigano, qui aime la montagne, n'a pas eu de son
directeur, le P. Raul Silva, l'autorisation de participer a la
promenade fatale. Mais il fera personnellement l'ascension du

8



volcan pour prendre part a la recherche des corps de son ami et
des jeunes.

En 1957, le P. Egidio termine son mandat de conseiller
scolaire, mais il reste a La Cisterna comme enseignant en
théologie. C’est une période féconde de travail intellectuel et de
ministére pastoral : comme directeur spirituel et comme confes-
seur il accompagne plusieurs clercs dans l'approfondissement de
leur vocation. Beaucoup de salésiens rappelleront son précieux
service sacerdotal. Il donne aussi un coup de main au noviciat des
Filles de Marie Auxiliatrice, prés de La Cisterna, et exerce une
influence bénéfique sur la formation des sosurs.

En 1962 il est nommé directeur de l'institut international de
théologie qui venait de se transférer l'année méme dans son
nouveau siege de Lo Cafias, a la périphérie de Santiago. La
Cisterna était devenue un grand centre suburbain qui réclamait
des salésiens un service éducatif et pastoral toujours plus grand,
et le scolasticat, flanqué d'une grande paroisse et d'une école tres
peuplée, ne pouvait plus maintenir le climat d'étude et de
réflexion nécessaire a la formation théologique. Le P. Raul Silva
avait déja pensé a un lieu plus adapté. Celui-ci fut inaugure par le
directeur, le P. Egidio Vigano qui pourvut a 'aménagement de ce
qui manquait encore et dota la propriété, avec une grande
sensibilité, de jardins, de terrains de jeu et de peintures
artistiques.

Le Chili, ainsi que les autres régions d’Amerique latine, vivait
une période trés agitée. Il prenait conscience de sa situation
sociale et l'utopie d'un changement rapide enthousiasmait
beaucoup de jeunes. La voie de la révolution suscitait pas mal de
sympathies. Le souffle de la justice sociale et de la participation
politique enflammait les attentes et les espoirs. Le projet conti-
nental d'intégration culturelle et économique semblait ouvrir de
nouvelles perspectives d’avenir. Beaucoup de pasteurs invitaient
a la solidarité cohérente, donnaient 'exemple de la proximité et
du partage et renoncgaient a leurs privileges et a leur train de vie
confortable. L'Eglise elle-méme entendait participer a ce mouve-
ment de promotion par son action specifique d’évangélisation et
d’'éducation. Dans le cadre de la bipolarisation du monde s’affron-
taient diverses visions sociales et divers programmes d’action.

Loin de les laisser dans l'indifférence, toute cette fermentation

9



nouvelle touchait les jeunes salésiens de Lo Cafias dans le vif de
leur vie et de leur vocation salésienne. Le P. Vigand se montra
attentif a ces faits, se fit champion convaincu des espérances
légitimes des peuples latino-américains, sut éveiller chez les
jeunes salésiens de Lo Cafias l'intérét a porter au fait et guider le
discernement nécessaire a la tdche que le charisme salésien
pouvait offrir a ce moment de lhistoire. Il témoigna de la
sympathie pour les courants socio-politiques qui voulaient s’'inspi-
rer de 'enseignement social de 'Eglise.

La période de son directorat au scolasticat coincida en
grande partie avec le déroulement du Concile Vatican II. Lo
Canas vivait le climat du préconcile et du Concile avec une
intensité particuliere. Au retour de chaque session du Concile, Le
P. Vigano transmettait son expérience de témoin privilégié.
Malgré ses longues absences, il orientait avec slireté la formation
sacerdotale des étudiants en théologie. Il améliora la qualité des
etudes académiques, développa considérablement la biblio-
theque, poussa 1'équipe des professeurs salésiens a se lancer
dans divers services théologiques au niveau national et apporta &
la communauté sa riche synthése ecclésiologique. Il ne laissait pas
tomber la tdche plus délicate d'accompagner le cheminement
spirituel des jeunes confréres voulant se faire semblables au
Christ Bon Pasteur pour servir leurs fréres.

Sa solide préparation intellectuelle, sa sagesse spirituelle, sa
disponibilité au dialogue et a I'amitié ainsi que son ouverture aux
temps de Dieu ont fait de lui un guide expert et un conseiller
recherché et apprécié, méme en dehors des milieux salésiens.
Pendant vingt ans, en effet, il fut professeur a la faculté¢ de
theéologie de l'université catholique du Chili: il fut choisi comme
doyen de la faculte et, en 1967, en pleine crise universitaire, il lui
fut proposé d’étre prorecteur de cette université.

Son influence sur la vie de I'Eglise du Chili et d’Amérique
latine est certaine et continua méme aprés son arrivée a Rome.
Mgr Oscar Rodriguez Maradiaga SDB, président du CELAM
(Conférence épiscopale latino américaine) le révéle. « Le Pére
Egidio Vigano, écrit-il, a eu une importance énorme dans la vie
pastorale de I'’Amérique latine ... Il aimait intensément le Concile
et le diffusa de toute la force évangélisatrice qu'il possédait, non
seulement dans la Congrégation salésienne, mais dans tous les

10



milieux ecclésiaux auxquels il a participé ... Pour souligner cette
influence dans la pastorale de notre continent, je mentionnerai sa
participation aux conférences de Medellin (1968), de Puebla (1979)
et de Saint-Domingue (1992), ou sa vaste expérience, sa profonde
connaissance de la théologie et sa vie de fol enrichirent les
discussions et les documents finals. Il en rédigea des parties
importantes. A un moment ou la présence des religieux dans
I'éducation était mise en question et fortement discutée, entrainant
l'abandon de beaucoup, 1'éducation libératrice, I'éducation évan-
geélisatrice et la nouvelle éducation dans la nouvelle
évangélisation furent quelques uns des apports qui trouverent
dans le P. Vigano l'auteur qui ne se contentait pas d’'ajouter des
pages a un livre, mais accompagnait la croissance pour aider la
maturation ».

Fort de cette expérience, le 13 janvier 1968 il fut nommé
provincial du Chili. Nomination attendue et désirée qui remplit les
confreres de joie et d'espoir.

La province salésienne reflétait la situation: elle vivait les
espérances et endurait les mémes crises que la société chilienne :
« révolution dans la liberté », « marche du Chili vers le socia-
lisme ». Les préoccupations sociales, politiques et religieuses
frappaient de plein fouet le charisme salésien et mobilisaient aussi
avec force les salésiens. Le renouveau conciliaire, pas toujours
compris de tous de la méme facon, provoquait bien des désé-
quilibres et des perturbations.

Dans cette situation, la province eut le privilege de pouvoir
compter sur un provincial ami des confreres: une amitié mirie
dans l'enseignement de la théologie, mais surtout dans la vie de
famille de la communauté du scolasticat. I apparut comme un
malftre clairvoyant et siir, soucieux d'élargir les horizons, d'ouvrir
a la spiritualité, a la compréhension de la mission salésienne dans
I'Eglise et dans la société. Il révéla surtout sa fol optimiste et
enthousiaste en la présence de I'Esprit Saint qui conduit I'histoire
vers la plénitude du Royaume, en l'actualité de la vocation
salésienne et en 'efficacité de la mission de Don Bosco au service
des jeunes d'aujourd’hui et des milieux populaires.

Pour conclure ces notes sur l'expérience chilienne et
latino-américaine du P. Vigano, il est intéressant d’écouter 1'éloge
qui fut fait de lui au cours de la commémoration officielle au sénat

11



de la république chilienne le 8 aotit 1995 : « Peu d’hommes passés
par le Chili ont brillé par leur influence spirituelle et morale en
autant de parties du monde que le Pere Egidio Vigano [...] Il fut
sans doute le penseur catholique qui a le plus influé sur la
mentalité chilienne apres le Concile, durant les années d’'adap-
tation de la doctrine conciliaire a la situation de notre pays ... »

Conseiller général pour la formation

Le P. Egidio Vigano n’'était que dans la quatrieme année de
son mandat de provincial quand fut convoque le XXe¢ Chapitre
général, le « Chapitre général special » voulu par Ecclesiae
sanctae, pour la mise en pratique du Concile Vatican II.

Il etait logique que, vu la connaissance qu'il avait acquise et
sa riche expérience du Concile, il fiit appelé a collaborer a la
préparation du Chapitre. Au travail de la commission précapi-
tulaire, ou ne manquerent pas les confrontations véhémentes,
caracteristiques de l'époque, il participa avec passion et espe-
rance, par son apport valable de théologien de la vie consacrée,
de formateur et de pasteur.

Au Chapitre général spécial, qui travailla plus de six mois
durant a relire le charisme et la mission de Don Bosco a la lumiere
du Concile pour les adapter aux conditions actuelles, le P. Egidio
Vigano fut un des protagonistes : par ses interventions profondes
et justes, ses observations vivantes et ses orientations concretes.

C’est ainsi que le 9 décembre 1971 il fut élu conseiller pour la
formation. Dans la ligne du réle principal qu'il avait joué dans la
province du Chili, cette tache trouvait en lui un homme capable
de répondre aux défis de la formation devenus plus graves.

I Iui revint de prendre acte de la crise du systeme de
formation précédent et d’évaluer les nouvelles expériences en
cours: en d'autres termes, d’orienter et d'accompagner les
premiers pas de la décentralisation de la formation voulue par le
CGS, avec la préoccupation de conserver l'unité essentielle de
I'esprit et des criteres de formation.

Il organisa donc le dicastére avec une equipe de réflexion,
visita les communautés de formation et les centres d’etude, donna
des orientations et des directives, qu'ensuite 1l regroupa et

12



travailla personnellement dans une premiere ébauche de la future
« Ratio ».

Il suivit avec une attention particuliére la rédaction des
directoires provinciaux dans le secteur de la formation et stimula
la préparation et la qualification des formateurs.

Son sexennat coincida aussi avec le lancement de la formation
permanente. C'était une nouveauté. Il fallait créer une mentalité et
offrir des motivations, mais surtout attirer par des activites
convaincantes. C'est ainsi que commencerent les cours a la
maison générale et, par apres, dans les régions. Dans la méme
ligne aussi, les Semaines de spiritualité pour la Famille salésienne.

Cet effort fit que les provinces demanderent d'introduire
dans les thémes du CG21 celui de la formation, non prevu au
moment de sa convocation, pour préciser et expliciter les
orientations et les normes données six ans plus tot.

Il porta un intérét particulier a l'université pontificale sale-
sienne qu'il voulait voir devenir un centre renommeé de culture et
de formation non seulement pour la Congrégation salésienne,
mais pour 1'Eglise. Il posa les bases d'une évaluation et d'une
rénovation des statuts de l'université, tdche qu'il poursuivra,
aprés le CG2l comme Recteur majeur, en qualité de grand
chancelier de 'université. Le Pére Raffaele Farina, actuel recteur
magnifique de l'université, écrit a ce sujet: « Il a été le second
fondateur de l'université. I1 'a guidée de main sire, avec
intelligence et des choix opportuns qui se sont démontrés
efficaces; avec grande ouverture d'esprit, il a stimulé la
recherche scientifique et le dialogue interdisciplinaire qui ont
donné visage et stabilité a notre institution académique. Sous sa
conduite, 'université s'est développée, en nombre et surtout en
qualité, et fidele a l'idéal et au style salésiens, elle est passée a
une mission plus universelle et plus catholique au service de
I'Eglise et de la société ».

K la téte de la Congrégation

Le 15 décembre 1977, le XXI¢ Chapitre général I'élut Recteur
majeur des salésiens, septiéme successeur de Don Bosco. Comme
au Chapitre général spécial, il s'était distingué par sa capacité de

13



synthése et sa vision de la marche de la Congrégation.

Au moment de son acceptation, il rappela une phrase que son
pere répétait : « Ce que Dieu demande n’est jamais trop ». Et dans
son premier mot du soir il dit qu'il se sentait « les poumons
remplis du souffle de I'Esprit Saint ». Vraiment le Seigneur donnait
a la Congrégation et a la Famille salésienne un pére rempli de
I'esprit de Don Bosco et un guide tourné tout entier vers l'avenir.

On était en plein processus de rénovation promu par le
Concile Vatican II et le Chapitre genéral spécial, Son prédéces-
seur, le P. Louis Ricceri, lui avait donné un bon départ en dépit
des difficultés. Poursuivre le renouveau fut certainement le
premier souci du nouveau Recteur majeur, et il revint sans cesse a
la charge tout le long de ces années. Le cardinal salésien Antonio
M. Javierre Ortas écrit : « Pour résumer mon jugement spontané,
je ne dirai qu'un seul mot : rénovation ... Rénovation qu'il appuyait
sur le dynamisme de la fidélité : il soulignait la nouveauté qui est
une dimension de l'authentique rénovation, mais il faisait noter a
juste titre que la nouveauté authentique, c'est le Christ . Il avait la
conviction d'avoir été élu recteur majeur avec la tiche de « faire
le pont entre la tradition et le projet d’'avenir », entre I'histoire
salésienne encore partiellement liée & sa culture italienne et
européenne, et les ferments nouveaux qui germent au cceur du
monde.

Une orientation magistrale

Pour y arriver, son objectif fondamental et premier fut d'aider
les confreres a redécouvrir, & la lumiére du Concile, les richesses
de la vocation salésienne et du charisme que nous a transmis
notre Fondateur, en les rattachant a leurs sources authentiques :
I'action du Saint Esprit et la charité du Christ Bon Pasteur. La
plupart de ses soixante-quatre lettres circulaires aux salésiens
approfondissent ce sujet. Elles embrassent les principaux aspects
de la vie et du travail salésiens, sans jamais perdre de vue une
synthese de référence qui leur donne leur dimension réelle. Avec
les textes des CG 20, 21, 22 et 23, ces lettres constituent des
documents incontournables d'une époque de la Congrégation
marquee par l'effort de repenser notre tradition. Elles repré-
sentent un enrichissement substantiel de notre patrimoine cha-

14



rismatique et nous livrent une véritable somme mise a jour de
spiritualite salésienne.

Elles nous offrent un fondement doctrinal reconnu comme
solide et inspiré, des indications spirituelles et des lignes
concrétes d'action. Elles présentent toujours des syntheses et des
perspectives nouvelles pour revisiter 'expérience originale et
les projets de notre Fondateur Don Bosco, et les caractéristiques
de la sainteté de plusieurs de ses fils et filles (Mere Mazzarello,
le P. Rinaldi, don Rua, Mgr Versiglia et le P. Caravario). Elles
proposent de nouveaux exposés systématiques de l'esprit
salésien, comme le commentaire du songe des diamants. Elles
clarifient des points qui apparaissent peu a peu dans le climat du
Concile, comme la consécration religieuse. Elles approfondissent
plusieurs dimensions particuliéres de notre vie comme la
discipline religieuse et la pauvreté. Elles explorent la richesse
des diverses vocations comme le prétre et le salésien laic. Elles
en viennent a réfléchir sur le role de l'autorité (le directeur) et les
aspects pratiques de notre mission (école, catéchése, pastorale
des vocations).

Le P. Vigano choisissait avec soin le théme de ses lettres.
Pour les préparer, il rassemblait des notes et, le cas échéant,
demandait de la documentation a ses collaborateurs les plus
proches. Le sujet une fois organisé, il en remettait le texte a I'un
ou l'autre de ses conseillers pour des corrections, des sugge-
stions et des contributions.

Il entendait se faire comprendre, mais sans renoncer a la
richesse du sujet. Il suivait le critére énoncé dans sa premiere
lettre : « Je voudrais avoir le style simple et persuasif de Don
Bosco, ainsi que la facilité de contact de ses successeurs. Mais, a
défaut de ces qualités, j'espére que vous trouverez dans les
lignes qui suivent, quelques éléments de réflexion sincere et
solide. » (ACS 289, 1918, p. 4).

A ses lettres il faut joindre les commentaires annuels des
étrennes et les manuels du provincial et du directeur, a la
rédaction desquels il apporta une contribution substantielle.
Puis ajouter le service de la parole, attesté par les nombreux
livres qui reproduisent les exercices spirituels qu’il a préchés
dans les divers continents, spécialement aux directeurs et aux
directrices FMA.

15



Le P. Egidio parlait avec facilité et volontiers. Il communiquait
avec efficacité a tous les niveaux, au clergé (curie pontificale,
Chili, Cuba) comme aux gargons. Au cours de ses voyages,
certaines de ses journées comptérent jusqu’a neuf interventions,
breves, moyennes ou longues. Et lorsqu'il semblait improviser, il
puisait dans son abondant patrimoine théologique, salésien et
pratique, des points originaux qu'il assaisonnait de réflexions
vives et de dialogues rapides. Il aimait aussi le débat. Répondre a
des questions était son fort et de son gott. Il y sentait I'intérét et la
participation de ses auditeurs. Et au cceur de la conversation et de
ses réponses, il y avait toujours le méme théme : 'expérience du
Christ, 'Eglise, la vocation salésienne.

L'effort de repenser la vie salésienne, commencé avec le
CGS20, trouva sa conclusion dans la rédaction définitive des
Constitutions terminée au CG22 et approuvée en décembre 1984,
Outre ses apports substantiels a leur contenu et & leur formulation
au cours des discussions, le P. Vigano offrit a la Congrégation une
lettre pour clarifier la signification du texte des Constitutions, en
donner les criteres de lecture et en profiler les piéces portantes.
C’est un document unique. Suivit un ample commentaire, qu'il fit
préparer par un groupe de collaborateurs. Mais il le lut de a 4 z
avant de I'approuver personnellement. Il assurait ainsi l'unité de
I'interprétation.

Je ne crois pas hasardeux d’affirmer que la caractéristique
dominante de son rectorat fut un enseignement continu et officiel
(il ne voulait pas qu’'on utilise le mot magistére), dans le but de
batir la communion, de proposer des motivations et de réveiller
des énergies.

La poussée pastorale

La prise de conscience du charisme suscitait des projets
apostoliques audacieux: de nouvelles perspectives de travail
educatif, de nouvelles frontiéres géographiques, de nouveaux
horizons culturels. La mission en effet était au coeur de son
attention : elle dominait sa conscience salésienne et ses options de
gouvernement, et le poussait a approfondir la pédagogie et la
pastorale. Il était convaincu que le Systéme préventif constituait le
ressort du renouveau du charisme salésien et la proposition la

16



plus convaincante pour les vocations, tout comme il avait été le
berceau de sa propre spiritualité et de sa pratique pastorale.

Au-dela de ses aspects extérieurs et pratiques, il voyait
en la mission la force de 1l'Esprit dans l'histoire humaine, la
manifestation de la volonté de salut qui est a la racine de tout
parce qu'elle exprime la paternité de Dieu, ainsi que la pulsation
de la vie de I'Eglise et de la Congrégation.

Il voyait d'instinct les grands défis lancés a la Congrégation et
a la Famille salésienne par la nouveauté des temps et par la
condition des jeunes et du peuple.

Il se préoccupait tout d'abord de spécifier la nature de la
mission salésienne : son champ de travail est la jeunesse et le
peuple, ses finalités sont pastorales et sa voie maitresse est
I'éducation. Il ne cessa d'insister sur ce point et de réagir avec
vigueur tant contre le manque de spécificité que contre la
tendance a l'idéologie. Le vide pastoral, grave ou partiel, lul
faisait mal. C’'était pour lui le signe de la chute de notre tension
spirituelle.

Il affirmait la dignité de 1'éducation, sa nécessité dans les
conditions actuelles de 1'évangélisation et son caractére profon-
dément apostolique. En méme temps il voulait que ce soit le
Christ ressuscité qui inspire les cheminements éducatifs et
polarise les coeurs et les pensées des éducateurs et des jeunes. Il
fallait donc 1'écoute de la Parole, la vie sacramentelle et le service
volontaire des freres.

La deuxiéme de ses lettres porta sur le projet éducatif et
pastoral salésien (ACS 290, 1978). C'est le Systéme preventif
repensé face a la condition des jeunes d'aujourd’hui, qui devient
pour nous a la fois une spiritualité, une pédagogie et une
pastorale. Cette lettre amorga une époque de réorientation de nos
ceuvres en ce qui regarde leurs projets et leurs méthodes. Le
commentaire de sa derniere étrenne parle d'un «nouveau
Systéme préventif » lié a la «nouvelle évangelisation» et a la
« nouvelle éducation ». Le langage est significatif et souligne bien
les deux axes de son travail d'animation de la mission : la fidélité a
la tradition et I'écoute du monde d’'aujourd’hui.

L'invitation qu'il faisait souvent a renouveler la méthodologie
pédagogique exprimait son désir — jamais assez satisfait —
d'adapter la pratique salésienne aux besoins des jeunes

17



d’aujourd 'hui.

Son enthousiasme pour la mission devenait vibrant lorsqu'’il
se tournait vers les nouvelles frontiéres de 1'évangélisation. Dans
la mission ad gentes se conjuguaient avec bonheur le sens
ecclésial et l'originalité salésienne, la premiére annonce et les
cheminements éducatifs, la dimension populaire et la préférence
pour les jeunes, l'évangélisation et la promotion humaine, le
soucl pastoral d'une communauté chrétienne en croissance et le
dialogue culturel et interreligieux.’

Le P. Egidio aimait dire que les missions était I'avant-poste
des ceuvres salésiennes et que la spiritualité salésienne culminait
dans l'action missionnaire. Voila pourquoi nous travaillons tous et
partout en esprit missionnaire.

L'histoire reconnaitra certainement l'impulsion vigoureuse
qu'il a donnée au Projet africain, grace auquel les salésiens sont
aujourd’hui présents en quarante pays du continent, avec 140
presences et environ neuf cents confréres, tandis que les
nombreux jeunes en formation promettent déja un bel avenir en
Afrique pour la Congrégation.

Le Projet avait été voulu par le CG21 (1977). Les temps de la
Congregation et de I'Afrique le réclamaient. L'Eglise portait a ce
continent une attention préférentielle en raison de la croissance
rapide des communautés chrétiennes et de la diffusion d’autres
formes de religiosité. L'enthousiasme du P. Vigand assuma et
poussa en avant le Projet a un moment ou la diminution des
vocations en Europe pouvait porter a se refermer sur soi. Il invita
par de bons motifs a reprendre le songe missionnaire de Don
Bosco. Il mit a profit les vocations abondantes dont le Seigneur
bénit certaines provinces ; il accueillit aussi pour en tirer parti les
quelques éléments que d'autres offraient généreusement.
L'Amérique et I'Asie devinrent missionnaires. Il appliqua le
systeme de la coresponsabilité paritaire entre les provinces et le
Conseil général. La sensibilité missionnaire se transmit a toutes
les provinces et aux confréres.

Ensuite apparurent de nouvelles perspectives dans les pays
du postcommunisme ou les salésiens avaient été expulsés, avaient
dd vivre dans la clandestinité ou travailler avec des possibilités
réduites d'exprimer le charisme. Une nouvelle frontiére s'ouvrait,
alors que les précédentes n’'étaient méme pas encore totalement

18



consolidées. Et il fallait faire de nouvelles requétes aux provinces,
a un moment ou moment ou elles perdaient leur souffle par
manque de personnel. La méme réponse de la part de la
Congrégation permit de s’étendre a de nouveaux pays et de
constituer en 1994 la circonscription de I'Europe de I'Est.

Sur les traces de Don Bosco, le P. Egidio témoigna un intérét
prophétique pour la Chine et lui accorda son attention en des
temps encore prohibitifs. 11 y fit un voyage qui prit un caractere
de pelerinage. 1l visita le territoire de la mission des bienheureux
Versiglia et Caravario. Il se tint sur le pont du songe. Il confia la
jeunesse chinoise a Marie Auxiliatrice en la cathédrale de Pekin et
il évoqua la basilique qui lui est dédiée a Shanghai sur la colline
de Zo-sé que Don Bosco avait evoquée. Il écrivit une lettre
pour sensibiliser la Congrégation (ACG 323, 1988). Il ne cessa
d'appuyer les petits pas consentis par la situation actuelle et en
valorisa les résultats significatifs. Il nous laisse en main ce projet
inachevé au seuil du troisieme millénaire.

Une bonne part de ses voyages (et aujourd’hul nous devons
dire aussi de sa santé) se dépenserent a encourager les confreres
et les consceurs engageés sur ces frontieres. Au retour, il en parlait
avec vivacité et admiration. Ces derniers jours encore il regrettait
de n'avoir pu visiter certains postes de missions. Il nourrit jusqu’a
la fin le désir d'étre présent aux deux visites d'ensemble
d'Abidjan et de Nairobi, destinées a faire le point sur le Projet
africain. Le déclin de sa santé l'en empécha. Ce fut un des
sacrifices qu'il offrit au soir de sa vie.

Chaque proposition missionnaire hardie trouvait en lul un
interlocuteur avisé et enthousiaste. Il aimait mieux avancer que
reculer et n'ignorait pas les réserves que faisalent certains.
Commencer, c’était semer dans l'Esprit : « Ce qui est fait est fait »,
répétait-il souvent. Il estimait que les situations stagnantes du
présent pouvaient se surmonter par de nouveaux défis, capables
de vaincre des difficultés qui semblaient insurmontables.

Un point non secondaire auquel le P. Egidio veilla avec
enthousiasme fut d'assurer un caractere populaire a la mission
salésienne. En premier lieu par son style de présence, par
I'accessibilité de son message aux humbles, et comme critére
d’action pour répondre aux préeoccupations du peuple.

C’est a la piété populaire, en plus des motifs de foi et de

19



charisme salésien, que se rattache la relance de la dévotion a
Marie Auxiliatrice comme constante de notre pastorale et de notre
éducation. L’'encouragement a ériger des sanctuaires dans les
différentes zones, la consigne donnée aux Filles de Marie
Auxiliatrice de se faire dans la Famille salésienne le signe et la
memoire de I'amour de la sainte Vierge (ACS 289, 1978, p. 13), la
remise confiante de la Congrégation (1984), le rappel a rénover
selon les directives de Paul VI (Marialis Cultus) la prédication et la
pratique pastorale mariales (ACS 289, 1978), la reconnaissance de
I'Association de Marie Auxiliatrice comme partie de la Famille
salésienne sont quelques preuves de cette orientation. La
basilique du Valdocco fut au centre de ses préoccupations. Il
constitua une commission pour mettre son service a jour et
appuya avec vigueur la relance de sa signifiance pour la
Congrégation. II voulut le sanctuaire de Marie Auxiliatrice &
Nairobi, comme en remerciement pour la réalisation de la
premiere phase du Projet africain. Malgré les souffrances que lui
causaient déja sa maladie, il se rendit a sa bénédiction.

La mission en faveur du peuple a besoin d'un outil spécifique
et qualifié, que la clairvoyance apostolique de Don Bosco avait
déja utilisé : la communication sociale. Il nous reste du P. Vigano
une réflexion sur la nécessité de cette dimension et sur les
finalités a lul attribuer dans la mission salésienne (ACS 302, 1981).
Mais ce qui révele surtout sa sensibilité, ¢'est sa détermination de
mettre sur pied un Institut salésien de la communication sociale
dans notre université, ainsi que le soutien moral et financier qu'il
apporta a nos maisons d’édition et aux initiatives dans les
nouveaux secteurs de la communication, en particulier dans les
pays pauvres.

Sa pensée sur les laics aussi est a lire sous le signe d'une
présence populaire qui doit s'étendre et se diffuser de plus en
plus. Les Anciens éleves, les amis, les collaborateurs et les
sympathisants sont porteurs de la sensibilité chrétienne sur les
frontieres du monde civil, en particulier la ou se mettent sur pied
les projets éducatifs et la politique en faveur des jeunes, la ou se
forme la culture et se mobilise la charité.

Son ecclésiologie solide le poussait a apprécier en
profondeur et avec sympathie la valeur et le réle des laics qu'il
voulait promouvoir dans la communion et le partage de 1'esprit et

20



de la mission de Don Bosco. Il parla de ce point au Synode sur la
vie consacrée (1994) et c’est vers son approfondissement qu'il a
orienté le CG24.

Comment il entendait relier entre elles ces diverses
réalisations de la mission, il I’expliqua dans le livre-interview Don
Bosco ritorna. A la question sur les nouvelles frontieres de la
Congrégation il répond : « Si I'expression “nouvelles frontieres”
se réfere a l'expansion géographique, je dirai qu'ily a: le grand
Projet africain et Madagascar, les missions dites “des hauteurs” en
Amérique latine (au-dessus des 3000 metres en Equateur, au
Pérou et en Bolivie), notre entrée en Océanie (Papua, Nouvelle
Guinée et Samoa) et en Indonésie (Timor Est et Djakarta). Mais si
elle évoque la qualité de la nouvelle évangélisation, les frontieres
désignent le renouveau pédagogique et pastoral pour éduquer
les jeunes a la foi, 'option préférentielle pour les plus nécessiteux
et la récupération dynamique de la dimension communautaire ».

La Famille salésienne

Tout cela, nous ne le réalisons pas seuls, mais avec et dans la
Famille salésienne. Un des points caractéristiques du rectorat du
P. Vigand a certainement ét¢ le développement de la Famille
salésienne. Née de la volonté de notre Fondateur et relancee avec
vigueur par le CGS20, elle est peu a peu entrée dans la mentalité
des confréres, a modelé notre communion, intégré les projets
apostoliques et mobilise les structures d’animation.

Au cours de la célébration de l'adieu, Mere Marinella
Castagno, supérieure générale des FMA, a exprimé le sentiment
général quand elle remercia le P. Egidio « des semences de
sainte audace, d'espérance et de propheétie que, par lui, le
Seigneur a fait germer dans la Famille salésienne et dans
I'Eglise ».

De la Famille salésienne il se sentait le pére et le responsable
charismatique. Il voyait que la richesse de ses dons pouvait
s'échanger : ceux qui proviennent du ministére sacerdotal, de
l'expérience laique, de la consécration religieuse, du laicat
consacré, de la condition masculine ou féminine, des particula-
rités originales. Il I'encouragea donc en tant que corps mystique
des croyants, qui vivent dans l'unité du charisme et peuvent

2l



collaborer sur les nombreuses frontiéres de la mission avec toute
l'originalité de chaque composante. A chacun des groupes princi-
paux il a consacré une lettre. Une longue réflexion le conduisit a
clarifier la nature da la Famille salésienne et les critéres pour son
appartenance, avec l'insertion de nouvelles branches qui en
résulta. Aux salésiens il ne cessa de rappeler qu’il n'est pas
possible de comprendre notre vocation si on ne la situe pas dans
ce vaste mouvement de forces diverses que nous sommes
appelés a animer. A l'occasion du centenaire de la mort de Don
Bosco, il langa une réflexion systématique sur Don Bosco
Fondateur d'un vaste courant de spiritualité, encore en
deéveloppement, susceptible de s’exprimer en divers états de vie
et par de nombreuses associations.

La derniére étape fut I'élaboration de la Charte de
communion «fruit d'un travail de collaboration entre divers
groupes, comme il I'écrivit lui-méme, pour arriver a fixer les
points fondamentaux qui construisent 'unité¢ de I'esprit de Don
Bosco ».

La vie spirituelle

Renouvellement de mentalité, capacité de situer sa pastorale
dans la culture et I'Eglise d’aujourd’hui, pratique éducative
renoveée, animation de la Famille salésienne: tous points qui
impliquent pour les soutenir une réalité plus radicale qul est la vie
spirituelle des communautés et des personnes, la sainteté. Il en
parla souvent: en négatif, pour inviter a dépasser la
superficialité ; en positif pour proposer sans cesse l'intériorité
apostolique, la charité pastorale, le sens de la consécration
religieuse, la signification de la profession perpétuelle, la
contemplation active, la familiarité avec le Christ Bon Pasteur, le
da mihi animas. Ce fut le théme constant, jusque dans les
derniéres lignes tracées de sa main, de tout son service. Que ce
fat a propos de la méthode de la bonté ou du « coeur oratorien », 1l
s'efforgait clairement de tout fonder sur la charité théologale,
pour rattacher notre charisme a sa source la plus profonde.

Il revenait souvent pour en faire gofiter la saveur sur les
articles 10 et 11 des Constitutions, les deux articles fondamentaux
de l'esprit salésien. Et lorsqu'il relevait les risques qui pouvaient

22



stériliser le travail salésien, c'est dans la récupération de
l'intériorité et de la charité qu'il voyait le remede. Et la mission,
dont nous avons parlé, il la pensait surtout non comme une activite
épuisante et forcenée, mais comme un projet de charité pour
porter les jeunes a la plénitude de la vie en Christ.

Les célébrations de 1988 ont certainement constitue le
sommet du deuxiéme sexennat du rectorat du P. Vigano. Annonce
dés 1984 et préparé dans ses multiples manifestations, le cente-
naire réveilla les potentialités pastorales et la force unificatrice de
la vocation salésienne. Ceux qui ont travaillé avec le P. Egidio
pour penser, orienter et réaliser cette célébration se rappellent
qu'il ne la voulait pas comme une festivité¢, mais comme une
mission chrétienne, éducative et pour les jeunes. Elle devait
servir a propager l'image de la sainteté comme valeur séculiere
aussi, a faire réfléchir sur l'influence que la charité engagee dans
I’éducation des jeunes peut avoir sur le développement des
peuples, et a associer dans des entreprises génereuses les jeunes
a la recherche d’'un sens et les adultes ouverts aux taches
ecclésiales.

Les premiers a intéresser étaient les salésiens, qu'il fallait
convoquer a marcher a la suite du Christ selon l'esprit de Don
Bosco. Et voila donc les deux lettres: Don Bosco, un saint (ACS
310, 1983), et par aprés une autre : L'année 1988 nous invite a une
rénovation spéciale de notre profession (ACG 319, 1986). 1l y
relisait la sainteté de Don Bosco pour proposer une rénovation
non seulement rituelle, mais intérieure et vitale de la profession
personnelle : « Au niveau de la Congrégation, nous nous sommes
placés, surtout aprés l'approbation du nouveau texte des Constitu-
tions et des Réglements, dans une sorte d'" état de noviciat”, pour
un effort intense et prolongé de formation permanente. Nous
voulons faire du renouvellement solennel de notre Profession
religieuse en 1988, une expression vivante de cette consecration
apostolique que les nouvelles Constitutions, dans la lumiere du
Concile, nous ont appris a mieux connaitre, a apprécier et a
témoigner avec une actualité prophétique et une profondeur
authentique. C’est en intensifiant de la sorte notre charite
pastorale que nous pourrons prouver au monde la vitalite du
charisme de Don Bosco». Ce renouvellement en effet se fit
partout. Il fut un signe communautaire, comme pour nous faire

23



sentir a nouveau l'alliance que le Seigneur a voulu faire avec nous
et reaffirmer notre réponse adulte.

Pour prolonger notre analyse, il serait possible de citer
d’'autres préoccupations qui marquérent la longue période de
gouvernement du P. Egidio. Sa caractéristique était d’aborder en
méme temps tous les axes. Car il recherchait une rénovation
totale : doctrinale, spirituelle et pastorale qui devait nous
mobiliser tous et sans cesse parce que l'accélération des temps ne
permettait ni de trainer ni de se contenter de répéter. Ses projets
de réflexion et d'action en chantier étaient donc toujours plus
nombreux que ceux qu'il était possible de réaliser.

Dans sa derniére lettre compléte intitulée Comment relire
aujourd’hui le charisme de notre Fondateur, il tenta 1’évaluation
suivante : « Nous avons certes eu des lenteurs, des scories
préconciliaires, des myopies et des craintes [...]. Peut-étre
subsiste-t-il ¢a et la des zones d'ombre & éclairer en harmonie
avec l'ensemble. Mais [...] un regard en arriére, la relecture de
nos nouvelles Constitutions, le développement de la vie de
I'Institut, ses transformations et sa vitalité sur tous les continents
nous permettent de croire que 1'Esprit Saint, avec l'intervention
maternelle de Marie, nous a permis de relire de fagon adaptée et
claire nos origines pour nous relancer en avant. [...] L’Esprit du
Seigneur nous a éclairés et accompagnés. Il nous a indiqué la voie
maitresse. Il nous a enrichis d'un trésor de vie. Il nous a tirés de
nos difficultés, de nos insécurités et de nos déviations, et il a
cautionné notre vrai visage dans le Peuple de Dieu. Mais c’est
précisément pour cette raison qu'il nous a ouvert un champ
immense de travail sur lequel il nous faudra chercher, transpirer,
créer, prophétiser avec l'esprit entreprenant et original qul a
caractérisé les origines apostoliques de notre mission » (ACG 352,
1995, p. 33-34).

Un style d’animation et de gouvernement

Ses trente bonnes années passées au service de l'animation,
de l'orientation et du gouvernement ont forgé la personnalité du
P. Vigano et sculpté son image. Impossible de l'imaginer dans un

24



autre rodle. Ce sont donc les traits qu'il y présentait qui dessinent
le mieux son visage de salésien et de prétre.

A I'écoute de I'Esprit

En octobre 1981, a la conclusion d'une rencontre des provin-
ciaux et des Conseils provinciaux d'Italie et du Moyen-Orient, le
P. Vigano proposa un décalogue du supérieur animateur. Le
théme de l'animation était récent, mis au point quelques années
plus t6t par le CG21. Ce que présenta le P. Vigano, ce fut moins
les conclusions de cette étude ardue, que celles qu'il tirait de la
vie comme elles lui venaient a l'esprit.

« La condition sans aucun doute la plus fondamentale est la
conviction intime et inébranlable de la présence réelle et vitale de
I'Esprit Saint dans I'Eglise, dans l'histoire, dans notre vie person-
nelle. [...] Il s’agit d'une conviction et non d’'une notion abstraite
regue au niveau cérébral » (ACS 303, 1982, p. 67).

Il était convaincu, et il le répétait, que «nous vivons une
heure privilégiée de 1'Esprit» (Paul VI). On percevait une
vibration spéciale dans sa voix lorsque, dans la troisiéme priere
eucharistique, il pronongait la formule « c'est toi qui donnes la vie,
c’est toi qui sanctifies toutes choses [...] avec la puissance de
I'Esprit Saint ». De 1'Esprit Saint, en effet, et de son action intime
dans la conscience, il soulignait la puissance capable de modifier
le cours de l'histoire, de renverser des situations d'inertie et
d’abattre des conditionnements.

La puissance de I'Esprit était souvent le theme de la premiere
méditation de ses exercices et traversait aussi ceux qu'il avait
préchés au Pape et a la Curie romaine, puis publiés sous le titre
de Mistero e storia.

Il se confiait en I'Esprit comme en la source de nouveautés
attendues. Il voyait son action dans les charismes, les grands
mouvements et événements ecclésiaux, et surtout dans la saintete.
Il ironisait parfois sur les « spécialistes » de I'histoire qui ne se
flent qu'aux calculs humains, tout comme il se meéfiait des
idéologues auxquels il attribuait la prétention d’enfermer la
réalité dans un schéma fixe d’interprétation et de penser qu'elle
évoluait selon des lois rigides.

25



Lors d'une rencontre de missionnaires a Dakar (12 février
1982), 1l y eut une discussion pour savoir si, pour fonder nos
missions, il nous fallait privilégier la mystique ou la préparation
«technique » du personnel et l'organisation. Le P. Vigano
expliqua: « Tous les deux, de fagon équilibrée. Mais s'il faut
exprimer une priorité, je dis qu'avec la mystique nous arriverons
a bien utiliser la technique pour la mission, pas le contraire ».

Cette confiance n'était pas seulement une attitude de foi, mais
un critere de gouvernement qui pouvait aussi susciter des
réserves chez ceux qui sont davantage portés aux calculs.

En communion avec I'Eglise

L'Eglise est le lieu privilégié de la vie dans I'Esprit. Le
P. Vigano en suivait les événements avec joie et avec foi, sans
séparer ni moins encore opposer les aspects de sa médiation :
charisme-institution, peuple-hiérarchie, car il était tout aussi
conscient de ses limites humaines que de sa dimension divine,
point de jonction entre le mystére de Dieu et l'histoire de
I’homme.

A la vie de I'Eglise il prit encore part comme membre et
consulteur de divers organismes et commissions: du Conseil
pontifical pour la famille (1982), du Conseil pontifical pour les laics
(1988), de la Congrégation pour l'évangélisation des peuples
(1989), et, a deux reprises, de la Congrégation pour la vie
consacree.

Sur sa table se trouvaient donc souvent des documents
ecclesiaux en préparation et il se faisait un devoir de fournir des
apports substantiels, en demandant aussi l'aide de certains
experts. Il ne considérait pas cette tdche comme collatérale ou
adventice par rapport a son ministére de Recteur majeur.

Il situa de fagon stable la Congrégation et la Famille
salesienne dans l'orbite de I'Eglise. Chacun des Synodes et des
grandes assises continentales eut sa letire de commentaire pour
les confréres. Car il estimait que sa participation n'était pas un
privilege personnel, mais un don pour la Congrégation.

Il dut aussi prendre position pour lui-méme et pour les
salésiens en face de certaines conceptions de la vie religieuse
ou de la pratique pastorale, en particulier dans le contexte latino-

26



ameéricain et européen. «Il était ferme dans l'orthodoxie
ecclésiale et I'orthopraxie salésienne, note le P. Scrivo, et prenait
position avec clarté. Toujours dans le respect de la dignité de la
personne, il intervenait ou faisait intervenir par la décision la plus
opportune, réfléchie et avec discernement. Il était aussi plein de
compréhension, de patience, d'espérance ; dans les cas de fragi-
lit¢ humaine, il n'éteignait jamais la meche encore fumante. »

Il entretenait la communion avec le Successeur de Pierre et
faisait tout pour répondre a ses demandes de personnel et d’aide.
A T'exemple de Don Bosco il sut transformer son attachement et
sa fidelité en amitié authentique, qui fut récompensée par la
gentillesse exquise que Jean Paul II lui témoigna jusqu’a la fin.

Cette attitude était connue et se répercutait sur I'image de la
Congrégation. Sa lettre Notre fidélité au Successeur de Pierre
(ACG 315, 1985) se diffusa et eut une résonance bien en dehors de
la Congrégation. Pour la préparation de deux visites importantes
du Pape - Turin (1980) et Naples (1991) - il fut invité par les
évéques respectifs a tenir des conférences qui firent salle comble.
A l'occasion de ses condoléances, le Card. Saldarini de Turin
écrivit . « Je connaissais les qualités admirables d'intelligence et
de cceur du P. Egidio Vigano, sa compétence théologique, sa
grande sagesse a gouverner la Congrégation, mais je connaissais
surtout sa disponibilité prompte et généreuse a servir I'Eglise en
chaque partie du monde, son amour et sa fidélité au Pape dans
I'esprit authentique de Don Bosco ».

Sa foi en la médiation objective de 1'Eglise l'amenait a
plaisanter sur ceux qui se croient en ligne directe avec I'Esprit
Saint, et il eut le souci d'expliquer le sens de notre dimension
prophétique (ACG 316, 1986).

Sa participation a l'Union des superieurs généraux lui offrait
des données valables pour se mettre a l'unisson de l'ensemble
de la vie consacrée. Il en fut le président pour une période et
y intervint toujours avec intérét et conviction.Ce furent ses
collegues supérieurs géenéraux qui l'élurent quatre fois de suite
comme membre des Synodes.

Le Pere Pier Ciordano Cabra, profond connaisseur des
cheminements de la vie consacrée en ces derniéres années, a
attesté que «le P. Egidio a eu une grande influence méme en
dehors de sa Congreégation » et que « par la divulgation créative

21



de la théologie du charisme, il a aidé aussi beaucoup de
congregations modernes a reprendre confiance en leur propre
mission ». La fagon dont le P. Vigano affrontait les problémes était
appréciée. Il exprimait « une synthése trés heureuse entre la
théologie et la pratique, approfondie par de longues années de
travail culturel, de gouvernement responsable et de contact avec
les hommes ». Praticita (valeur opérationnelle) était un mot qui lui
plaisait et revenait souvent sur ses levres : il reflétait son effort de
sortir sans cesse de la réflexion et de l'élaboration théorique,
pour rencontrer la vie, trouver la méthode, les moyens de
diriger, les terrains a explorer pour permettre d'incarner la
vérité approfondie par la théologie. Aussi ses interventions
etaient-elles recherchées et appréciées dans les milieux les plus
divers, parce que « concretes sans étre empiriques, érudites sans
echapper aux dures exigences de la réalité ».

Et méme ceux qui n’'étaient pas d’accord avec ses positions
en admiraient le bien-fondé et la netteté et lui savaient gré de sa
sincerite.

Attentif a la vie

« Le coeur du Pere Vigano, témoigne le P. Gaetano Scrivo, fut
toujours marqué par les situations de la vie. Il ne les subissait pas
de fagon passive, mais savait les lire comme des annonces de
I'Esprit et des visites de Marie, pour leur répondre avec
génerosité, joie et disponibilité. La lecture des événements —
personnels, ecclésiaux, salésiens, sociaux — dans une perspective
de foil fut certainement une constante intérieure du P. Viganod. »
Elle fut aussi un critere de gouvernement. Les programmations
rigides et fixées trop a l'avance ne lui plaisaient guére. Les
evénements et les appels de I'Eglise le trouvaient par contre
toujours prét a réagir avec foi et disponibilité.

Une des dernieres lignes écrites de sa main, dans la lettre
inachevée restée sur sa table, il reprenait justement ce théme :
« N’oublions jamais que la fol chrétienne se centre toujours sur
I'histoire ; elle nous relie a une reéalité vécue qui est antérieure
aux élaborations conceptuelles ainsi qu'aux structures sacramen-
telles elles-mémes ».

28



La relecture de sa vie - si mystérieusement marquee de la
grace qui s'était révélée dans Storia di umile gente de sa famille,
dans son appel inattendu & la mission au Chili et dans sa
participation providentielle au Concile - contribua certainement a
éclairer son regard pour découvrir les traces de Dieu sur les
sentiers de l'histoire.

C’est dans ce contexte qu'il faut situer ses nombreux voyages
pour rencontrer, écouter et animer ses fréres et sceurs de tous les
continents. 11 disait toujours oui a chaque demande provenant des
provinces et des communautés locales. Dans ces voyages, en
particulier a 'occasion des événements importants (centenaires,
cinquantenaires, inaugurations, anniversaires), il sentait battre la
vie de la Congrégation dans ses différents contextes.

Les chroniques publiées ponctuellement dans les Actes du
Conseil général montrent la multiplicité de ses rencontres (avec
les jeunes, les autorités civiles et ecclésiastiques, la Famille
salésienne, le peuple), le caractere festif des manifestations,
auquel il se prétait en revétant des habits folkloriques ou en
enfourchant des montures insolites. Dans son bureau figure une
collection de diplémes de citoyen d’honneur, en particulier de
Bethléem, et de doctorats « honoris causa», comme ceux de
I'université de Parme et de Seville.

En dialogue avec la culture

Le long service d'animation du P. Vigano révele une autre
caractéristique qui s'impose par sa constance. C'est, avec I'indi-
spensable ascése qu'exige toute réflexion sérieuse, son attention
aux courants culturels : les droits civils, la promotion de la femme,
la sécularisation, le questionnement éthique, le déclin du marxi-
sme, la nouvelle religiosite.

Avant d’annoncer ce qui était a faire, il voulait lire les signes
des temps, qui trouvent dans les donnees de la culture leur
manifestation la plus évidente.

On reste étonné de sa capacité de se tenir au courant, de
poursuivre son étude de l'anthropologie et de la théologie, de
rénover sa vision de la réalité et d’en communiquer la fraicheur,
sans que personne ne la trouve, en substance, vieillie ni
dépassee.

29



Dans son dialogue avec les événements et les tendances
culturelles, il tournait surtout son attention vers la lumiére qui
vient de I'Evangile. « La foi, écrivit-il dans une lettre, doit &tre
présente dans le travail intellectuel, la recherche scientifique et la
discussion sur les problémes académiques ».

Il eut sans cesse la préoccupation de travailler a rejoindre
une triple synthese. Tout d’abord entre I'Evangile et la culture : la
clarté de I'Evangile et son sens de 1'actualit¢ donnent fondement
et modernité a ses interventions.

La pratique et la mentalité salésiennes aussi étaient confron-
tées avec la culture, en particulier sur les points relatifs a
I'éducation. Le terme « nouveau » revient comme un refrain sous
sa plume: «nouvelle évangélisation », « nouvelle éducation »,
«nouveau Systéme préventif ». Il éprouva parfois le besoin de
preciser qu'il ne s'agissait pas 1a d'un slogan ni d'un
attrape-nigaud, mais d'un essai de rencontre féconde entre notre
heritage et les appels des jeunes d'aujourd’hui (cf. ACG 334, 1990,
piEB)

Tout aussi approfondie fut la synthése entre le moment
ecclesial et le charisme salésien. Il soulignait comment ce dernier
nous relie de fagon caractéristique a I'Eglise et nous met & son
service. Du méme coup il enrichissait sa réflexion sur I'Eglise
d'une foule de suggestions, de souhaits et de messages pour
I'avenir, qu'il allait chercher dans le monde des jeunes et chez
ceux qui travaillaient le plus avec eux.

Un signe encore de sa volonté de dialogue avec la culture,
c'est I'Institut d’histoire salésienne, qu'il a voulu avec perséveérance
et ténacité, pour réaliser une orientation du CG21. Son but était
certainement de promouvoir les études et les recherches sur Don
Bosco, selon les possibilités actuelles des sciences historiques, sur
« Don Bosco du passé » et sur « Don Bosco d’aujourd’hui » qui, &
travers ses fils et ses filles, a fait du monde sa maison. Il était
évident pour lui qu'il n'était pas possible de comprendre a fond
Don Bosco sans le situer dans la mouvance de I'Esprit, dans son
temps et dans la monde actuel ou il est vivant.

Ce fut pour lui un programme, car il était convaincu que
les pensées bien calibrées, les livres bien écrits, les valeurs
bien transmises faisaient essentiellement partie de sa tache
d’animation.

30



Médiateur du Concile

C’est le Concile Vatican II qui I'éclaira dans cette synthese : 1l
imprégnait l'air qu'il respirait et lui servait d'étalon pour chaque
point. Pour élaborer ses lettres et ses interventions les plus
significatives, il commencait toujours par se confronter avec le
Concile, avec les documents qui l'avaient suivi pour l'actualiser,
avec les théologiens qui y étaient intervenus et ceux qui se reve-
laient 'avoir mieux compris en profondeur.

Témoin de premiere main comme il l'avait été, le P. Egidio
s'était fait un point d’honneur de le défendre et de le diffuser. Il y
reconnaissait, comme il eut souvent 1'occasion de l'affirmer, un
don spécial fait par I'Esprit a I'Eglise, pour affronter le tournant
pris par cette époque de fin du millénaire et donner un fondement
aux espérances futures.

Il affirmait souvent que ¢a avait été pour lui une véritable
conversion théologique, pastorale, culturelle et spirituelle. C'est
pourquoi il se situait toujours, selon une expression qui lui était
coutumiere, « dans l'orbite du Concile ».

Pour résumer d'un mot la tdche qui lui fut confiee par la
divine Providence, on peut dire, sans minimiser d'autres meérites
de son service, qu'elle fut de permettre la jonction entre l'esprit
du Concile et celui de Don Bosco.

Dans l'immeédiat apres-concile, il affronta les polarisations et
tint fermement les rénes de la mise en route de ses applications. Il
assura la réalisation de ses points essentiels et voyait avec
défiance les expérimentations irréfléchies et les interprétations
arbitraires.

Porteur d’espérance

«Le projet apostolique de notre Fondateur, affirme le P.
Egidio, s’adresse tout entier aux jeunes et est essentiellement
imprégné de la vertu d'espérance ». Ceux qui ont eu l'occasion
de I'entendre souvent ont pu saisir c'était I'intention sous-jacente a
ses interventions d'animation et de gouvernement.

1l avait pris la résolution d'étre porteur d’espérance, a une
époque ou la deuxiéme vertu théologale était a nouveau devenue
difficile. Et cela dans la conviction qu'animer, c'était essentiel-

31



lement réveiller des énergies et cfeer une atmosphére positive,
au sein de laquelle il fiit raisonnablement possible de demander
de s'engager. Projeter l'espérance fut le théme d'une de ses
réflexions au cours des exercices spirituels qu'il donna aux
directeurs du Mexique (1993) : non seulement l'appuyer, mais la
semer, et méme en préparer le terrain pour qu'elle puisse se
deévelopper.

Il revenait sans cesse aux sources de l'espérance en
proclamant avec conviction la Résurrection et 1'énergie pascale
qui en dérive. Il méditait avec attention ses interventions, et se
mettait en quéte, pour ainsi dire, des semences d'espérance. Il les
recueillait avec soin et les lancait a pleine main dans le cosur de
ses auditeurs.

Pour aider a les accueillir, il choisissait un langage adapté. Il
forgeait des expressions heureuses: coeur « oratorien », intério-
riteé apostolique, grdce d'unité, pédagogie de la bonté, volte-face
de I'époque. 1l les proposait souvent pour susciter un état d'ame
qui lui permettait de situer dans leur juste lumiére d’autres points
de la vocation salésienne. C’était a la satisfaction de ses auditeurs,
jeunes ou vieux, cultivés ou peu instruits, qui étaient en mesure
de saisir le message qu'il entendait leur donner.

Tandis qu'il invitait a regarder vers l'avant, parce que
I'avenir est la dimension temporelles qui lui convenait le mieux et
ou il se tenait volontiers (« il y a plus d'avenir que de passé »), il
n'oubliait pas de veiller a la santé et a la vigueur des racines.
C’est un équilibre qu'il ne cessait de maintenir et de proposer
entre la memoire et la prophétie, entre un héritage précieux a ne
pas dilapider et les appels de l'actualité a écouter.

Maitre et témoin

Son efficacité provenait en bonne part de la conviction et du
témoignage personnel dont il chargeait ce qu'il disait. Ses paroles
donnaient directement accés a son cceur, et permettaient ainsi de
s'y accorder spontanément.

Don Bosco, la vocation, l'histoire et le charisme salésien ne
furent pas de simples themes d’'étude, mais la passion de sa vie.

Comme je l'ai souligné dans l'homélie de la célébration

32



liturgique, pour le Pere Vigano, sans prétendre faire de compa-
raisons, les choses salésiennes et les salésiens étaient toujours « le
meilleur », comme le sont les enfants pour les parents. C'était une
classification d’appartenance, d'affection et de désir. Ses
confreres, il les pensait bons et les voulait bons, dans leur travail
culturel et pastoral, en particulier au milieu des jeunes. Et il
remerciait Dieu de l'avoir fait pere d'une telle Famille ».

Il était convaincu de se trouver devant une mine capable de
livrer toujours de nouvelles richesses. Il y appliquait donc le
sérieux de sa pensée, les vibrations de son cceur, sa capacité de
communiquer et son effort de tout traduire en pratique. Il aima
notre charisme. Il en fut méme fier. Il ne douta jamais de son
avenir. Il éprouva un enthousiasme juvénile pour ce qu'il
permettait de réaliser.

Je confirme volontiers cette évaluation par le témoignage de
quelqu'un qui lui fut proche de nombreuses années durant. « Il
croyait en la force et en l'actualité du charisme salésien, en
I'option des jeunes et de I'éducation, en la spiritualité du Systeme
préventif. Il aurait voulu l'exporter dans le monde entier, non par
triomphalisme, mais par amour des jeunes, par désir de les
sauver, pour le triomphe de I'Eglise » (P. Gaetano Scrivo).

Tout son effort d’approfondissement et de mise a jour de
I'esprit salésien n'avait donc pas les caractéristiques d'une
elaboration mentale ni d'une étude académique, mais la richesse,
la chaleur et la force persuasive d’'un témoignage vivant.

Il faut reconnaltre qu’il mettait en pratique ce qu'il préchait :
que c'est le ministére confié a 1'obéissance qui est le lieu de notre
sanctification. Aussi toute sa vie se révele-t-elle comme absorbée
par le ministere de I'animation de la Congrégation, dans lequel il
se jeta corps et ame, jusqu’a s’y consumer.

Vu de prés

A loccasion de ses funérailles parvinrent a la maison
générale des télégrammes et des lettres en grand nombre.
Beaucoup d’entre eux livrent une impression ou un commentaire
résumant la personnalit¢ du P. Egidio. L'ensemble rend bien

33



I'image que se formaient ceux qui l'approchaient en des moments
particuliers de son ministere et dans l'exercice de sa compétence
de théologien : réunions, visites, rencontres programmees, cele-
brations, conférences.

On peut se demander comment il manifestait son monde
intérieur et son zele apostolique dans le quotidien.

Le P. Egidio avait une personnalité riche et pleine d'entrain,
une santé robuste (qui déclina au cours des dernieres années),
une fine intelligence des hommes et des choses, et de bonnes
aptitudes a communiquer.

Sa note dominante était la fidélité a son ministere de
gouvernement et d’animation que lui avait confié I'obéissance. 1l
la traduisait par le « don de soi », la « charité pastorale », le style
du « Bon Pasteur qui donne sa vie », qu'il présentait dans ses
commentaires comme les traits saillants de la vie et de 'esprit de
Don Bosco. « Dire oui » était son attitude fondamentale dans tout
ce qui, de quelque fagon, se rattachait a sa mission primordiale.

Rigoureux et serré était son rythme de travail, sévere son
ascese épistolaire qui s'était imposé de lire les lettres de ses
confréres et d'y répondre ; souple sa gestion de ses parcelles de
temps pour préparer ses interventions et écrire avec soin ses
lettres aux salésiens qu'il préparait longtemps a la fagon des
fourmis : mille phrases coupées a mi-route par mille interruptions
de travail. Quand il était a la maison générale, avant le petit
déjeuner, apres la messe célébrée de bonne heure, il avait déja
fait un temps de travail. C'étaient des heures precieuses que,
lorsqu'il n'était pas pressé par des tdches urgentes, il consacrait a
la lecture et a I'étude.

« Ce fut 'aspect ascétique le plus fort de sa personnalité
salésienne. Il affrontait tous les problémes avec une sympathique
vivacité de paroles et d'action, mais avec une sérénité imper-
turbable et parfois avec humour. Apres les réunions du Conseil
ou les conversations qui 1'avaient parfois fortement absorbé pour
affronter des problémes ardus et douloureux, il reprenait son
train de vie avec une sérénité qui me stupefiait. Personne
n'observait chez lui de préoccupations ni de chutes de tension
spirituelle ». C'est un témoignage du P. Scrivo qui, mieux que
n'importe qui peut-étre, a pu l'apprécier sous ce jour.

Sa nature réfléchie, son gott de l'approfondissement culturel,

34



I'équilibre de son critére et de son jugement faisaient de lui; dans
la simplicite, un homme de conseil. Le P. Kolvenbach SJ écrit : « Il
était sans aucun doute plus proche de saint Jean Bosco que de
saint Antoine l'ermite, mais il avait regu de la tradition des Péres
du désert le don d’enrichir, d'encourager ou d’éclairer autrui
d'une “parole”, riche de son expérience unique de la vie consa-
cree, de sa foi forte, réaliste, et pourtant optimiste, de son amour
sans réserve ni ambiguité pour le Christ et son Eglise ».

Tempérament primaire et immédiat, il avait le golt de la
reflexion subtile, et il était prompt a la réplique parfois
vigoureuse. Mais il ne tenait pas rancune. Il avait le souci de se
réconcilier et de reprendre le dialogue aprés les discussions
parfois ardentes. Sur certains critéres et certains points de vue,
sur lesquels il s’était fait des convictions siires par la réflexion et
I'expérience, il pouvait donner a ceux qui étaient encore en
recherche, l'impression d'étre peu disposé a les revoir. Mais il
était capable, méme en ce cas, d'essayer la confrontation et il
faisait toujours en sorte que les interlocuteurs arrivent avec calme
a ses conclusions.

Il vivait avec simplicité les traits de la joie salésienne, qu'il
avait connue et assimilée depuis l'enfance. Il avait le sens de
I'humour, aimait la compagnie et il savait apprécier, quand c’était
possible, un bon fromage ou un bon verre de vin, pris en
compagnie, ou une « chanson» ou le rythme et la tonalité qui
comptent le plus sont ceux du coeur ... Habitué dés la jeunesse au
jeu et au sport par tempérament et par éducation, il faisait, tant
que ce lui fut possible, de longues marches hebdomadaires.
Chaque année, quand il revenait sur sa terre natale, il réessayait
ses forces par des excursions en montagne, mais il aimait aussi
rencontrer les confreres et les amis et réservait toujours un peu
de temps pour dialoguer avec les gens, réentendre les histoires
de son pays et communiquer des nouvelles de la Congrégation.
S'il supportait fermement l'équipe de Milan et en suivait les
résultats, c’est parce qu'il voulait « rester jeune avec les jeunes ».
Il aimait en parler, en particulier au milieu des jeunes salésiens,
peut-étre aussi pour se rappeler sa jeunesse qui s'éloignait de
plus en plus ...

Il etait réservé dans la manifestation de ses sentiments ou de
ses expériences intérieures, mais il s'exprimait avec facilité sur

35



les événements et les problémes, tout comme il évoquait avec
franchise les différentes étapes de sa vie personnelle: son
enfance au patronage, sa vocation missionnaire, son experience
du Chili, ses études universitaires, sa participation aux éveéne-
ments de 1'Eglise, son amitié avec des personnes importantes.

Dans ses rapports avec les gens, il pouvait parfois donner
I'impression d'étre sec et méme expéditif. Il coupait court quand
la conversation n'avait ni importance ni intérét et plus encore
quand il remarquait qu'on cherchait a le circonvenir. Mais 1l était
connu pour sa volonté de témoigner de l'attention et de l'affection
virile & ceux qui lui étaient proches ; et lorsque la confiance s’était
établie, il était possible de développer avec lul une amitié riche
d’échanges profonds.

Il était conscient de cette particularité. A la maitresse et aux
novices du noviciat voisin de la clinique ou il passa ses derniers
jours, qui l'assistérent avec assiduité et tendresse, il confia qu'il
avait « souvent souffert d'incompréhensions ; et qu'a cause de son
caractére un peu fort il n’'avait pas toujours été compris». Il
disait en plaisantant, rapporte encore la maitresse : « Beaucoup
éprouvent de da timidité devant moi et pensent que je suis froid ;
vous, vous ne vous étes pas effarouchées et vous avez réussi». Il
parlait de la confiance qui s’était établie entre eux.

Car une chose était claire: son bon cceur, sa générosité
magnanime et sa capacité de compatir, dont on aurait voulu le
protéger en certaines occaslons.

A ses collaborateurs il laissait beaucoup de place a l'initiative
de proposer et de se mouvoir, et il appuyait toute suggestion
utile. Il appréciait et valorisait ce que chacun réussissait a faire. Il
ne mangquait pas de rappeler leur féte et leur anniversaire. Il
donnait toujours un signe de reconnaissance : un toast, un billet
avec quelques mots appropriés, parfois une mention durant la
réunion du Conseil. Ces occasions permettaient de volr son
estime et son sentiment de gratitude pour le travail accompli.

Au cours des derniers jours encore, il répeétait qu'il avait un
«bon Conseil», que les conseillers travaillaient beaucoup,
« méme trop », sans s'accorder de repos, que dans la Conseil on
travaillait bien et, sur les grandes questions, on était toujours
d’accord. Il était en effet porté a voir surtout le bien et n’aimait pas
ceux qui étaient enclins a souligner les défauts ou les limites. « Un

36



arbre qui tombe fait plus de bruit qu'un arbre qui pousse »,
avait-il dit en citant un proverbe dans une intervention au Synode
extraordinaire de 1985, et il le répeétait souvent.

En tout ressortait sa grande foi, solide et nette. « Nous
sommes fils de grands croyants », dit-il dans une intervention au
cours du CG21. Elle apparaissait dans son attitude en face des
personnes, dans sa vision de I'histoire, dans ses évaluations, ses
entreprises, ses messages. Son regard de foi s’étendait a toute la
réalité : Dieu, I'histoire, la Congrégation, chaque personne.

Via crucis, Via lucis

La derniére année de vie du Recteur majeur fut marqueée par
la souffrance, par un « chemin de croix » qui I'a conduit peu a peu
a la rencontre définitive du Seigneur, un « chemin de lumiere ».

Un chapitre insolite dans la vie du P. Egidio Vigano. Comme
pour tout salésien, comme pour Don Bosco, la souffrance ne met
pas fin aux projets ni a l'angoisse apostolique. Quand elle se
présente, il cherche comme a l'apprivoiser, en revenant toujours
a ses pensées, aux tadches qui l'attendent, pour le service des
confréres et des jeunes. Faisant taire ses souffrances physiques,
Don Bosco disait: « Tant que le Seigneur me laisse en vie, je
l'accepte volontiers. Je travaille tant que je peux ... je fais des
projets, je cherche a les réaliser ... j'attends I'heure du depart.
Quand le ding ding dong de la cloche me donnera le signal de
partir, nous partirons ... Mais tant que je n'entends pas ce ding
ding dong, je ne m'arréte pas. (MB XII, 39).

Il en fut ainsi pour le P. Vigand. Il affronta la maladie avec un
grand espoir de guérir et de pouvoir reprendre a plein rythme
son travail. Il avait confiance en l'intercession des saints salésiens,
en particulier du bienheureux Michel Rua, a qui il s’en était remis
depuis qu'il était Recteur majeur. Les confreres, les consceurs,
tous les membres de la Famille salésienne priaient pour lui.
Jusqu'a la fin il tint les engagements qu'il avait pris, du moins dans
les limites du possible. Il continua surtout a guider et orienter —
méme de son lit d'hépital — la Congrégation. Ses préoccupations
et ses responsabilités de Recteur majeur avaient, pour ainsi dire,
fait taire sa souffrance tres aigué par moments.

37



Cependant, tout en gardant le ferme espoir de guérir, il disait
son dernier « oul », celul qui est resté le plus caché derriére son
tempérament déterminé et entreprenant : il acceptait sa maladie,
I'immobilité, et ensuite la mort. Dans une confidence a I'un de ses
confreres les plus proches, il dit plusieurs fois : « Je me demande
ce que veut de moi le Seigneur pour le bien de la Congrégation ».
Il refléchissait et priait, relisait les pages sur la derniére période
de vie de Don Bosco, sur ses souffrances et sur sa mort. A ses
fréres, les Péres Angelo et Francesco, aux confréres et aux
consceurs salésiens qui venaient nombreux lui rendre visite, il ne
cachait pas son désir de guérir, mais aussi ses préoccupations.

Son émouvant message du Vendredi saint montre ou il ancrait
sa fol et son espérance: « Me voici depuis des semaines en.
clinique et je n'avais jamais ressenti 1'expérience du Vendredi
saint comme un jour extraordinaire du charisme de Don Bosco. Se
plonger dans le mystére d’amour du Christ sous le poids des
souffrances de la chair: on ne découvre pas de moment plus
adapteé pour étre avec les jeunes, pour animer les confréres et les
consceurs et pour renforcer la Famille salésienne. Ce que je puis
offrir est peu de chose, mais je I'offre en ce climat de Vendredi de
mission et de passion ».

Il avait commencé a écrire une lettre circulaire pour les
salésiens sur la souffrance et la maladie, comme grand moment de
la charité pastorale ou la souffrance devient un travail pour les
ames. Il n'a pu en rédiger que quelques feuilles, en guise
d’introduction, ou ressortent cependant clairement les motifs qu'’il
preférait et qu'il aurait développés pour éclairer la souffrance du
salésien : Jésus Bon Pasteur qui donne sa vie pour les siens et que
Dieu a ressuscité pour ce motif, la charité pastorale, la grace
d'unité, le « da mihi animas », la contemplation salésienne.

Son regard se tourne surtout vers Don Bosco dans ses années
de vieillesse et de maladie : « Ce qui frappe le plus dans la fagon
[de Don Bosco] d'affronter la souffrance, écrit-il, c’est certaine-
ment le don de soi [...]. C'est au cours de sa maladie qu'apparait
dans sa lumiere la devise qu'il a choisie pour exprimer son
secret . da mihi animas. C'est le don de soi pour le salut des
jeunes qui vivifie toute l'existence: l'existence d’activité et
I'existence de patience. C'est la vraie respiration de l'dme
salésienne, comme l'a écrit le P. Rinaldi. Dans l'impuissance

38



physique de notre peéere ressort dans toute sa puissance et sa
clarté la disposition permanente et totalisante du da mihi animas :
“C’est pour vous que j'étudie, que je travaille, que je vis, que je
suis méme prét a donner ma vie” » (ACG 353, 1995, p. 6-7).

Ses dix derniers jours de vie, alors que les conditions
s'étaient aggravées et que les médecins ne cachaient plus leur
préoccupation, furent une préparation plus immeédiate a sa ren-
contre avec le Seigneur. Toujours avec sérénité et confiance,
méme avec la réflexion plaisante, jusqu’a la fin. Au Saint-Pere qui
lui affirmait par téléphone sa présence aupres de lui et lui donnait
sa bénédiction, il parle de « marche vers le paradis ».

La liturgie funébre solennelle s’est déroulée en la basilique
Saint-Jean-Bosco a Rome dans l'apres-midi du lundi 26 juin. Le
corps y avait été transporté dans la matinée, mais beaucoup de
personnes et de groupes étaient déja venus le saluer a la maison
générale. La messe de funérailles, présidée par le vicaire du
Recteur majeur, avec a ses cOtés ses deux fréres salésiens, les
membres du Conseil général et quelques évéques salésiens, fut
concélébrée par environ cing cents prétres. Assistaient a la
célébration huit cardinaux (les trois cardinaux salésiens a Rome,
Rosalio Castillo Lara, Antonio Javierre Ortas et Alfons Stickler,
ainsi que les cardinaux Eduardo Martinez Somalo, Pio Laghi,
Eduardo F. Pironio, Achille Silvestrini, Adrianus Simonis), une
trentaine d’évéques, la Mere générale des FMA avec son Conseil,
des représentants de tous les groupes de la Famille salesienne
avec de nombreux jeunes et beaucoup de gens venus prier pour
le VII* successeur de Don Bosco. Parmi les autorités civiles, le
secrétaire général a la Présidence de la République italienne
pour représenter le président, Me Oscar Luigi Scalfaro, empéché
de participer.

Au début de la célébration, le card. Rosalio Castillo Lara
lut le message spécial envoyé par le Pape Jean Paul II. A la fin,
le P. Joseph Nicolussi, au nom du Conseil géneéral et de toute
la Famille salésienne, adressa une pensée de remerciement aux
participants et a tous ceux qui s'étaient unis au deuil et a la priere.
La Mére générale aussi exprima un merci au P. Egidio Vigano au
nom de !'Institut des FMA.

Une longue acclamation salua le cercueil tandis qu'on le
portait hors du temple. Par une sonnerie de trompettes, la fanfare

39



des éleves de l'institut Don Bosco de Naples entonna le chant Giu
dai colli (A ta gloire, 6 Don Bosco), qui unit tous les participants
dans le salut ému : Don Bosco, ritorna (Don Bosco, reviens).

Du temple de Don Bosco le corps fut porté au cimetiére
salésien des catacombes de saint Calixte, ou il est enseveli a coté
du VI® successeur de Don Bosco, le P. Louis Ricceri.

Dans toutes les parties du monde, dans les nombreux
endroits ou sont présents les salésiens, des commémorations se
sont celebrees avec la participation des autorités et du peuple.

Chers confreres, remercions le Seigneur pour le don qu'il
nous a fait, a nous et a toute la Famille salésienne, en la personne
du P. Egidio Vigano, Recteur majeur, témoin fidéle et enthousiaste
de l'esprit de Don Bosco, qui nous a conduits avec sagesse et
courage pour porter la richesse de la mission salésienne a 'Eglise
et a la jeunesse du troisieme millénaire.

Tandis que nous continuons a offrir pour lui notre priére,
demandons-lui d'intercéder auprés du Seigneur pour 'heureuse
issue du prochain Chapitre général, en particulier pour obtenir
que la Congrégation et la Famille salésienne s'ac-
croissent sur tous les continents et en tous les pays dans la
connaissance, l'amour et la réalisation fidéle de la vocation
salésienne de Don Bosco.

Avec le Conseil général, je vous salue cordialement et vous
souhaite le plus grand bien dans le Seigneur

P. Juan E. Vecchi

vicaire du Recteur majeur



