Pe. RODOLFO

o~

Vo o8

W

LN
at

L)

X

\!
SN

)

NV
Pe. Gongalo Ochoa - SDB







Pe. GONCALO OCHOA - SDB

6

PE. RODOLFO LUNKENBEIN

Uma vida pelos indios de Mato Grosso

MISSAO SALESIANA DE MATO GROSSO
Campo Grande-MS
1995



04

Revisdo: Pe. Jorge Lachnitt

Diagramagdo: Ana Célia

Capa: Hélios Longo

Impressdo: Missdo Salesiana de Mato Grosso



Pe. RODOLFO LUNKENBEIN - SDB

Uma Vida pelos indios do Mato Grosso
Pe. Gongalo Ochoa, SDB

15 dejulhode 1976! Dez horas e trinta minutos! No patio da Missao
Salesiana de Meruri, Estado de Mato Grosso, Brasil, jaz um corpo. O
jovem diretor da Missao, Pe. Rodolfo Lunkenbein, SDB, acaba de ser
imolado por defender a comunidade indigena bororo no processo da
demarcacao do seu territorio.

Rodolfo nascera no dia 12 de abril de 1939, em Doringstadt, perto
de Bamberga, na Alemanha. Seus pais, Joao e Maria Lunkenbein, eram
pequenos agricultores. ’

Um dia - Rodolfo estava na 52 série primdria - cairam em suas maos
alguns nimeros do Boletim Salesiano: foi a descoberta de um mundo
novo. O vigario deu-lhe de presente uma vida de Dom Bosco. A figura do
Santo impressionou-o de tal forma que o pequeno Riudi decidiu ser
padre salesiano.

A familia ndo tinha recursos para custear-lhe os estudos no internato
salesiano de Bamberga. Rodolfo deveu, por isso, continuar em casa.
Arrumando a cama do filho, diversas vezes a mie percebeu que o
travesseiro estava imido: Rodolfo chorava de noite. Queria estudar para
padre e¢ nao podia. Dona Maria aconselhou-se com o vigario. Este
escreveu para o aspirantado de Buxheim: foi aceito. Era o ano de 1953.
Rodolfo tinha 14 anos.

Era porvolta da 82 série, quando, passando férias em casa, certo dia
foi chamado pela mae a dar explicag¢oes, pois ela encontrara no bolso do
paleté do filho um bilhete amassado com a frase: “Eu quero ser
missionario”. “Uma mae descobre tudo”, respondeu Rodolfo. Contou
que o diretor do aspirantado havia pedido a todos que escrevessem, com
sinceridade, em bilhete an6nimo, o que realmente queriam ser. Tendo
borrado o primeiro bilhete, Rodolfo o tinha enfiado no bolso...

Resumindo os testemunhos dos que conviveram com ele nas varias
etapas dessa primeira parte de sua vida, anotamos: “Um jovem alegre €

05



sincero! Notdvel a sua generosidade em ajudar especialmente os
velhinhos!” Gostava de rezar. Antes de entrar na escola, ja sabia rezar o
terco € convidava os irmios para rezarem juntos. Nao perdia uma missa.”
Um adolescente de génio feliz. Temperamento sereno ¢ alegre, aberto
a tudo o que era bom e verdadeiro, tornou-se um bom companheiro de
todos os colegas, que o apelidaram Lunke. Nos brinquedos ao ar livre
participava com entusiasmo de todos os esportes. Liderava, nao s6 por
causa do tamanho fisico, mas também pela simplicidade e naturalidade
proprias de um bom coragao. Nas horas livres, Lunke gostava de coleci-
onar selos, brincar em jogos caseiros e tocar flauta.” Sempre interessado
nas missoes.

Em 1958 chegava a Mato Grosso o novo inspetor salesiano, Pe. Joao
Greiner, alemio, trazendo de sua terra uma leva de jovens missionarios,
seminaristas € irmaos leigos. Vinham dar um forte impulso as obras
salesianas de Mato Grosso, principalmente as missoes. Com ele vinha
também o jovem Rodolfo Lunkenbein. Nem salesiano era ainda: vinha
fazer o noviciado no Brasil.

Seu noviciado foi em Pindamonhangaba, Estado de Sao Paulo, em
1959, e a primeira profissio religiosa emitida em 31 de janeiro de 1960.
A seguir, o encontramos em Campo Grande, hoje Mato Grosso do Sul,
para o prosseguimento de seus estudos e formacao (de 1960 a 1962). Fez
o seu tirocinio pratico na Missio de Mertri, Mato Grosso, de 1963 a 1965.

Jovem seminarista, “as caracteristicas que o distinguiram foram as
seguintes: jovialidade e amizade que o ligaram cordialmente com todos;
serenidade e exatidio na pratica religiosa e nos estudos; espirito de
sacrificio"e"de dedicagdo para com a comunidade; muito trabalho,
mesmo material, na lavoura € na manutenc¢ao da chacara e da casa.”
Acompanhava com entusiasmo os avan¢os do mundo cientifico princi-
palmente a conquista do espago, colecionando artigos de revistas que
tratavam do tema e falando do assunto como perito em matéria. Dominava
a mecanica ¢ a eletricidade a ponto de despertar uma certa inveja dos
seus colegas especialistas nesses ramos.

A 6timasaide, a grande for¢a fisica - proporcional 4 sua estatura de
1,92 m - a inteligéncia pratica, a humanidade, a alegria e a disposi¢ao
para o servi¢o, eram as ferramentas que trazia para seu primeiro €
definitivo campo de trabalho missionario: Mertiri.

Merri era uma missdo complexa onde, além do reduzido grupo
indigena Bororo, havia um internato para meninos brancos das fazendas

06



e cidades que estavam surgindo na regiao (General Carneiro, Barra do
Gargas, Guiratinga) e até algumas cidades do vizinho Estado de Goias
(Bom Jardim e Piranhas). Dava-se também atendimento religioso a
popula¢ao da redondeza, desde o Rio das Mortes, aos pequenos
aldeamentos de garimpeiros e criadores de gado. O entao diretor da
Missao, Pe. Bruno Mariano, levara Mertri a um franco progresso, com
oficinas, motores, construcgoes, nao s6 para o melhoramento da escola,
mas também para as familias bororo. O jovem assistente Rodolfo, além
dasaulas que devia dar aos meninos da escola, achava tempo e disposigao
para se meter em todo esse movimento. Era o brago direito do diretor.

Nessa primeira etapa de sua atividade missionaria parece que o
trabalho especifico ficou um pouco a margem das suas atividades, que se
concentraram no atendimento a escola e a todo o complexo surgido ao
redor dela e ao atendimento a populacao envolvente. '

Inicialmente os salesianos tinham sido chamados, no fim do século
passado, para atender os numerosos grupos indigenas do interior
brasileiro, que se encontravam em notavel abandono. Com esse ideal
haviam chegado a Cuiaba, capital de Mato Grosso, em 1894, dirigidos
pelo jovem e dinamico bispo Dom Luiz Lasagna. Em 1895, fundaram a
primeira missio entre os Bororo, na Colonia Teresa Cristina, € iniciavam
expedig¢des para encontrar outros grupos ao norte € leste da capital
mato-grossense. Logo, porém, tanto a sociedade quanto a Igreja mato-
grossense comecaram requerer dos salesianos, que entre os seus fins
apostolicos contemplassem também estes campos. Perante a urgente
necessidade que o Centro Oeste Brasileiro apresentava de atendimento
pastoral e de educacio das classes populares, nio puderam resistir a
tentagdo de se entregar em cheio a essas tarefas. As numerosas levas de
missiondrios provindas da Europa vinham ai sendo colocadas. A eles
acrescentavam-se os missionarios vindos dos outros estados brasileiros,
além de 6timos elementoslocais, crescidos no proprio ambiente salesiano,
o primeiro entre todos Dom Francisco de Aquino Correéa.

Destarte, a meio século de sua chegada a regiao, a Missao Salesiana
tinha sob sua responsabilidade grande parte das dioceses € paroquias da
regiao, osseminarios diocesanos, numerosos colégios (Cuiaba, Corumba,
Campo Grande, Goiania), além dos internatos para atender a educagio
da populagao rural do interior. Diga-se o mesmo dassalesianas, Filhas de
Maria Auxiliadora, que além da educacao foram solicitadas a prestar
seus servi¢os em numerosos hospitais.

07



Todas essas atividades nio abafaram, é claro, mas limitaram considera-
velmente o trabalho com os povos indigenas da regido. A maior parte
deles ficou no mesmo estado de antes, com a agravante de que, com o
crescimento da populag¢io branca, as terras, onde os indios encontravam
seus meios de subsisténcia, foram sendo ocupadas e eles cada vez mais
dizimados e marginalizados. Tudo isto apesar dos esforcos de
conceituados indigenistas como o General Candido Mariano Rondon,
que, enquanto punha Mato Grosso e a regidao amazonica em comunica-
¢io com a capital brasileira, interessava-se pela sobrevivéncia dos povos
indigenas, fundando uma entidade que os protegesse (S.P.1.) e demar-
cando para virios grupos dreas, que depois niao foram respeitadas...

~ Veio depois a Missao Anchieta (os jesuitas) que se encarregou de
contactar e atender os grupos indigenas do norte do Estado do Mato
Grosso. Os grupos de Mato Grosso do Sul foram atendidos por igrejas
evangélicas e por missiondrios itinerantes. O mesmo aconteceu com 0s
Caraja da Ilha do Bananal. Pela metade do século apareceram as
Irmazinhas de Foucauld para salvar da extingao os indios Tapirapé,
situados no nordeste do Estado de Mato Grosso, enquanto os grupos
alto-xinguanos iniciavam a experiéncia que os caracteriza.

A pastoral indigenista salesiana concentrou-se nos Bororo da
regiao do rio Gargas, ao leste do atual Mato Grosso. Ja acenamos que a
primeira missio foi fundada em 1895 entre os Bororo da Colonia Teresa
Cristina, na regidao do rio Sio Lourenco. Interesses adversos, porém,
obrigaram os salesianos a deixarem a missao trés anos depois. Perdeu-se,
com isso, a possibilidade de atendimento as numerosas aldeias bororo
tanto do Rio Sao Lourengo como do seu principal afluente, Rio Verme-
lho, aldeias que com o tempo foram desaparecendo, apesar das provi-
déncias do General Rondon e da assisténcia dos érgaos oficiais, como o
S.P.I. € depois a FUNAI A primeira residéncia missiondria entre os
Bororo da regido do rio Gargas foi fundada na beira de um dos seus
afluentes, o rio Barreiro, iniciando em 1902 a Colonia Sagrado Coragao
de Jesus, nos Tachos. Das varias residéncias estabelecidas junto aos
Bororo nessa regiao, essa foi a principal e é a que ainda continua em
Mertiri, para onde se transladou pelo ano de 1930. Muitas vidas se
gastaram: em primeiro lugar, para salvar da extingao esses pequenos
grupos em luta mortal contra migrantes que comegavam a invadir seus
territérios €, depois, para prepara-los para o contato pacifico com os

08



mesmos. Para essa tarefa, a Missao enviou os seus melhores elementos,
tanto irmaos leigos quanto sacerdotes, irmas e auxiliares leigas. Os
Bororo depuseram as armas e aceitaram o convivio com os brancos. Mas
estes nao abandonaram a disposi¢ao de ocupar as terras dos indios, até
o ponto de impedir-lhes continuar as atividades de caga e pesca nas
fazendas que se iam estabelecendo em suas terras, das quais “ab
immemorabili” sao donos exclusivos. Custou aos missionarios, numa
época que ainda nao havia leis que defendessem o direito dos indios a
posse da terra, conservar algumas areas indispensaveis para atendé-los.
Por outro lado, a alfabetizacao e a aprendizagem de alguma profissao,
por parte dos indios, para se integrarem na sociedade branca, de acordo
com a politica indigenista da época, foi uma das tarefas da missao
durante seu primeiroséculo de trabalho no grupo Bororo. Ao multiplicar-
seapresenca do elemento branco naregiao, a solicitude dos missionarios
da época estendeu-se também a ele. Visou-se nao s6 a parte religiosa, mas
também a promo¢ao humana. Meriri chegou a ter paréquia, escola,
ambulatério e um pequeno centro comercial para brancos e indios
indistintamente. Estava a ponto de se tornar uma de tantas cidades da
América Latina, surgidas a sombra de alguma aldeiaindigena, engolidas
logo a seguir em seu progresso de crescimento, sem deixar rasto. Foi,
alias, o que aconteceu em Cuiaba, Rondonépolis, Guiratinga, Barra do
Gargas, Poxoréo, Jarudori, s6 para nomear as cidades mato-grossenses
que nasceram ao lado de antigas aldeias bororo de que hoje nio existe
sinal. Os Bororo de Meruri ja falavam a lingua nacional, eram
escolarizados. Os adultos sabiam, quase todos, uma profissao. Alguns
deles até lecionavam na escola onde os meninos brancos estudavam. Isso
tudo dava-lhes até vantagem sobre os moradores brancos da regiao, os
quais, conhecedores das habilidades dos indios,vinham a missao também
para se utilizarem de seus servi¢os de mecanica, carpintaria, etc.
Inicia-se a segunda metade do século XX. Os Xavante, recém-
pacificados, ja tinham perdido, e rapidamente, o dominio das proprias
terras, terras que tao entranhadamente e por tanto tempo haviam
defendido. Agora, perseguidos com veneno € armas de fogo pela cruel-
dade dos novos donos das suas terras, procuram protegao junto as
missoes de Mertri e Sangradouro. Os Bororo juntam-se aos missionarios
para acolher e cuidar dos Xavante, cedendo-lhes parte de suas terras
para o estabelecimento de suas aldeias. A integracao deste grupo bororo

09



parecia um fato real bem sucedido. Nem se cogitava numa pastoral
especifica para com eles. Logo, porém, comegou-se a perceber o efeito
negativo da presenga do elemento branco na organizacao, na economia
e na moral, € até na saude do grupo indigena. Vendo suas terras cada vez
mais invadidas e suas familias desrespeitadas, foi-se colocando a margem
do processo, evitando até novos nascimentos dentro do grupo. Parte dos
indios concordava com esta situag¢ao pelos aparentes favores que recebia
dos amigos brancos. Outros, porém, eram contra, ansiando por dias
melhores.

Foi dentro desta realidade que Rodolfo viveu e trabalhou na sua
primeira experiéncia missionaria. Era amigo de todose a todos procurava
servir, com todo o entusiasmo de sua juventude e seu grande coragao.
Seu ideal, sua vocagao especifica, eram as missoes. Foi assim que o
expressou aos pais quando lhes pediu licenca para partir: “Vocés sabem
muito bem que fazanos que o meu desejo € ir para as missoes € ninguém
vai me impedir, pois minha vocagao € ser missionario, € seguirei este
chamado de Deus mesmo que custe muitos sacrificios.” E, para conven-
cer os paisalhe concederem licencga, lembrava-lhes as palavras de Cristo:
“Ide por todo o mundo e ensinai a todos os povos...”. “Istovaleu, escreveu
ele, ndo somente no tempo de Cristo, mas também agora, € € tao urgente
como nunca. Peco-lhes, deixem-me partir.”

E esse chamado de Deus para trabalhar com um povo indigena ¢
especifico: assim o expressava ele quatro anos depois, feito o noviciado
¢ a filosofia, escrevendo a familia: “... posso ir a Mertri, a nossa missao
entre os indios Bororo. Todos os meus colegas estao com inveja de mim
por causa disso, € eu estou muito satisfeito de poder ir para 14.”

Teria Rodolfo visto, nessa primeira experiéncia em Meruri, a
realizacao de seus sonhos missiondarios? Depois de trés anos de vivéncia
salesiana de tirocinio pratico em Mertri, regressa, em 1966, a Alemanha
para a ultima etapa de preparacao ao sacerdécio: quatro anos de
teologia no estudantado de Benediktbeuern. Que se passaria naalmado
Lunke nesse tempo? Pensaria ainda em voltar para um campo de
trabalho onde as caracteristicas de missao especifica com um povo
indigena estavam mais € mais se diluindo? Quais questionamentos lhe
passariam pela mente de jovem missionario, sobre arealidade em que se
achava a Missao de Mertiri?

Humanamente falando, a realidade da vida se encontra sempre
muito aquém dos nossos sonhos e dos nossos ideais. Mas para o cristao,

10



o que Deus tem preparado para os que lhe sio fiéis esta sempre acima de
qualquer cogita¢io. E Rodolfo ndo buscava gléria humana: se tinha um
coracgao cheio de entusiasmo, tinha-o também repleto de humildade,
sentido pratico e muita docilidade ao Espirito, que soprava novos ares
sobre a Igreja. A sua gléria serd o martirio pela nova vida do povo de
Merdri. Certamente que aludia a Meruri € ao desejo de 14 voltar quando
escreve: “¢é especialmente a pobreza religiosa e material que me atrai.”

O inicio do estudos teolégicos de Rodolfo coincide com o fim do
Concilio Vaticano II. Sua teologia empapar-se-d de seu espirito €
orientac¢des. O jovem missiondrio vibrava. Sobre esse tempo de estudos
teolégicos assim expressou sua mae”: “Além dos estudos normais,
interessava-se por assuntos de constru¢ao, jardinagem, agricultura,
zoologia, € especialmente do cuidado dos doentes. Lembro-me que um
ano ele foi ao Instituto Missionario Médico de Wurzburg, nas férias de
verao, para aprender medicina tropical. Havia ganho o titulo de profes-
sor de natagao. Tinha licenca para guiar qualquer veiculo, brevé de
aviador e diploma de radio-amador. Pensava que tudo isso lhe seria util
em seu trabalho missionario. A noite rezava... Rodolfo queria ajudar os
indigenas pobres e oprimidos. Nao era sua intengao conseguir um
pouco de gléria. Silencioso e recolhido, queria cumprir a vontade de
Deus no servi¢o € no amor ao préximo.”

Rodolfo ordena-se sacerdote a 29 de junho de 1969, em
Benediktbeuern. Voltando ao Mato Grosso, a obediéncia destina-o
novamente a missio de Meruri. E 1a chegando encontra uma nova
realidade. O ultimo diretor, Pe. Joao Falco, tinha desencadeado um
processo de mudanga na maneira de atender os Bororo. O esquema da
presenca de familias brancas perto da aldeia fora desmontado. A acaoda
Missao dirigir-se-a, de ai por diante, prioritariamente aos indios, desen-
volvendo sobretudo um melhor atendimento a satide, a subsisténcia dos
mesmos, € i revitalizacio da sua cultura. O Pe. Rodolfo e seu patricio, Pe.
Paulo Mohr, como novos responsaveis da Missao, sao recebidos pelos
Bororo com o cerimonial bororo. O Pe. Paulo, como novo diretor,
recebe o PARIKO dos chefes. Ao Pe. Rodolfo, seu auxiliar, é entregue

o arco enfeitado de guerreiro.
Agora seu relacionamento com os indios serd mais intimo € o seu

trabalho mais direto. Com a nova bagagem de conhecimentos adquiridos
na Gltima etapa de formacgao, sentia-se capaz de atuar realmente como
missionario. E missionario da linha nova.

11



A acio missiondria do Brasil também comecava, pelos anos 70, a tomar
novos rumos. Em um curso para missiondrios, realizado em Sao Paulo,
do qual participaram representantes da missoes salesianas de Mato
Grosso € do Amazonas (Rio Negro), junto com missionarios de outras
congregacgdes, surgiu a idéia de uma organizacio de toda a Igreja
missionaria indigenista do Brasil, para unificar e atualizar sua agao.
Pedia-se a formacio de um Conselho que se encarregasse de coordenar
a formacgio especifica dos missiondrios ¢ da agao da Igreja junto aos
povos mdlgenas Foi a origem do CIMI (Conselho Indigenista Missiona-
rio), cujos primeiros presidentes foram sucessivamente: o Pe. Angelo].
Venturelli, co-autor da Enciclopédia Bororo, o Pe. José Vicente César,
fundador do Antropos do Brasil, ¢ Dom Tomas Balduino, bispo e
membro da CNBB, a qual o CIMI ficou ligado.

Rodolfo participou do referido curso, sendo depois eleito membro
da diretoria nacional do CIMI. Essa circunstincia € a preocupagao de
consegulr mercado para oartesanato indigena bororo de Mertiri, obrigou-
o aviajar muito pelo Brasil. Asvezesacompanhava Dom Tomds Balduino,
viajando no seu avido pelo interior da Amazonia, sempre no afa de
atender aos povos indigenas.

Mesmo engajado com CIMI-Nacional, seu trabalho principal se
concentrava na comunidade de Mertri. Rodolfo sentia-se membro da
familia bororo e os Bororo o aceitaram com carinho introduzindo-o
ritualmente na tribo com o nome de OKOGE EHUREU (Peixe Doura-
do), nome cheio de sentido € simbolismo na vida € na mitologia bororo.

Em 1974 o Pe. Rodolfo volta de uma visita aos familiares € €
recebido com entusiasmo pelos indios como novo diretor de Meruri.
“Os indios vibraram de entusiasmo, conta ele para sua mae, abragaram-
me ¢ quando chegamos a sede da Colénia, os meninos indios e alguns
escolares cantaram para mim. Na Missa vespertina, logo no inicio,
aproximou-se um indio € cantou uma saudagao como eles normalmente
s6 fazem quando saidam um cacique. Em seguida, retirou minha estola
e colocou-me nos ombros outra, feita pelos indios especialmente para
mim, de penas de arara. Fiquei extremamente sensibilizado.”

Como diretor, o Pe. Rodolfo interessou-se em primeiro lugar pela saiide
dos Bororo. Apoiou € acompanhou com verdadeiro carinho o trabalho
do Dr. Geraldo Chaves Salomon, especialista da Universidade de Sao
Paulo, que com sua esposa Dona Esther estavam come¢ando um programa

12



de erradicacao da tuberculose entre os Xavante € Bororo das trés missoes
salesianas de Meruri, Sangradouro e Sao Marcos, programa que depois
se prolongou por mais de uma década, com éxito total. A seguir, Rodolfo
conseguiu, coma ajudados seus patricios, um microscépio e um aparelho
de raio-X para o hospital de Meriri. As radiografias e as analises ja
podiam ser feitas em Meruri, poupando sacrificios € despesas com o
translado dos indios para a cidade de Dourados (situada a mais de 1.000
km da Missdo € onde foram tratados os primeiros casos). Também o
tratamento podia ser feito “in loco”. O Dr. Geraldo mesmo conseguia,
com a ajuda de amigos de Sao Paulo, o material para as radiografias € os
remédios necessarios.

Tudo o que fosse aumento da vida para o seu querido povo bororo
entusiasmava o novo diretor e o fazia tema central de noticias em suas
cartas a parentes € amigos, especialmente os novos nascimentos. Sofria
frente a tudo o que prejudicava asatide e avida do indio, principalmente
o alcoolismo. Este, alids, tem sido a arma mortal que a nossa sociedade,
consciente e inconscientemente, tem usado para exterminar muitos
grupos indigenas e principalmente muitas aldeias bororo ... Por isso,
desdobrava-se para evitar que nasvizinhangas da Missao proliferassem os
botecos. Desde crianga vivera em profundidade a experiéncia crista,
sentindo durante toda a sua vida o impulso do Espirito, que o chamava
aanunciar o Evangelho. Para usar uma expressao de Sao Paulo, sobretudo
como missiondrio, nunca se envergonhou do Evangelho. Falava, com
simplicidade e uncao, de Jesus Cristo e sua mensagem da devogao a
virgem Maria de Dom Bosco como apéstolo dos jovens € das missoes. Mas
sua principal pregacao era a vida. Servia a qualquer hora do dia ou da
noite, com alegria e abertura. Nao havia ninguém, grande ou pequeno,
que dele se aproximasse € nao se sentisse aceito como pessoa.

Soube estudar, respeitar, valorizar e reavivar a cultura bororo,
como elemento bdsico para a evangelizagao mais auténtica. Promoveu
experiéncias de adaptacio da liturgia a cultura bororo, pela inclusao de
alguns de seus ritos e simbolos na celebragio da batismo, da festa de
Natal € da Semana Santa. Eram os primeiros passos para a inculturagao
do Evangelho e da liturgia na cultura bororo. A fé crista € uma nova
experiéncia de vida em plenitude i qual os povos sao chamados. A
cultura de um povo pode ser considerada como a expressao de experi-
éncia histérica no relacionamento entre seus membros € o mundo

13



material e espiritual que o envolve. O povo bororo, pela sua organizagao
social e pela sua lingua, pelas suas manifestagoes artisticas € pela sua
religiosidade, possui uma das culturas mais aptas para expressar a alma
humana. A estima que Rodolfo sentia por essa cultura estd expressa em
seu ultimo sermao de Natal, comparando os cantos indigenas ao redor
do presépio com o canto dos anjos da noite santa. “Nés também aqui
presenciamos os louvores destes cantos que os Bororos oferecem ao
Criador, cantos inspirados por Deus, nestas noites maravilhosas e
misteriosas que so o sertao de Mato Grosso pode oferecer. Noites em que
" Deus, através dos séculos, confiou e revelou os seus mistérios aos
Bororos nesses cantos € cerimonias maravilhosas, cantos executados
através dos séculos.”

Converter-se a cultura de um povo, descobrir e acreditar que Deus
vem agindo na historia desse povo, eis uma das condig¢oes para que um
missiondrio possa ajudar a desencadear um processo de inculturagao do
Evangelho.

Durante o primeiro ano de diretorado de Rodolfo, em agosto de
1974, teve lugar em Meruri a 1* Assembléia Regional do CIMI. Na
coordenacgao dessa assembléia estavam: Dom Tomas Balduino, Dom
Pedro Casaldiliga, e Pe. Joao Bosco Burnier ¢ também o Pe. Rodolfo
Lunkenbein: Dois bispos (e que bispos!) e dois martires (e que martires!)
Dissemos dois martires, porque o Pe. Jodo Bosco também logo seria
morto.

A vida e a cultura de um povo estao muito ligados ao ninho
ecolégico, ao dominio de uma terra prépria onde esse povo possa
crescer ¢ se desenvolver.

Em 1973 fora promulgada a lei 6.001, o Estatuto de Indio, de cuja
redagao o CIMI participara. Com essa lei os indios comegavam a ter um
instrumento legal para reivindicar o direito sobre suas terras. A lei fixava

.o prazo de 5 anos, a partir da sua promulgagao, para a demarcacao das
areas indigenas. Os Bororo e os Xavante das Missoes Salesianas foram os
primeiros grupos indigenas a iniciarem um movimento de reivindicagao
desse direito, conseguindo que dentro do prazo estabelecido porleisuas
areas fossem demarcadas. Isso, porém, nao se deu sem esfor¢o e sem
sangue. Ameacas as liderancas indigenas e aos missionarios que os
apoiavam comeg¢aram aser o pao de cada dia. Os padres Pedro Sbardelotto,
Mairio Panziera, Mdrio Gosso, Bartolomeu Giaccaria e Rodolfo

14



Lunkenbein, junto com os chefes xavante e bororo, estavam na lista dos
que deviam ser eliminados, a fim de impedir a demarcag¢ao das reservas
indigenas na regiao.

Em pouco tempo, os Xavante com uma estratégia maravilhosa, que
os levou de vitoria em vitdria, conseguiram a demarcacao de suas areas,
impedindo qualquer derramamento de sangue, tanto dos missiondarios
como dos indios € da populag¢ao branca.

Ja os Bororo, enfraquecidos e dizimados pela longa experiéncia de
fracasso através de anos e dos séculos, em que foram perdendo suas areas
e vendo suas aldeias extintas, a luta pela demarcagao de sua reserva foi
muito mais dificil e demorada. Por fim, depois de quatro anos de
continuos e insistentes pedidos, os Bororo conseguiram que o Governo
se interessasse pela demarca¢io de sua reserva. Foi nomeada uma
comissao oficial para o estudo do pedido dos indios € para definigao da
area a ser demarcada. Foi decretada a demarca¢dao administrativa pela
FUNAI e chegouafirma PLANTEL parainicia-la. Nanoite em que se deu
o inicio da demarcacao, o Pe. Rodolfo convidou a comunidade bororo
a fazer uma celebracao de acdo de gragas. Porque finalmente, depois de
tanta oposicio, esforcos e espera, a demarcacao havia iniciado. Falando
aos indios nessa celebracao, deixou entender, dadas as ameagas constan-
tes que tinha recebido, que previa o que lhe viria acontecer como diretor
da Missao. Mas disse que estaria disposto a qualquer sacrificio € até dar
a propria vida pelos Bororo. Era a visio da amargura dos cilice € a
aceitagio e oferecimento do sacrificio que seria consumado no dia
seguinte, 15 de julho de 1976.

O martirio cristio ndo € um acontecimento repentino, improviso.
E antes de tudo uma gragade Deus. E também o coroamento de umavida
de muito amor e compromisso com o Reino de Deus, no seguimento do
Martir Divino. ,

“Também hoje - escreve Rodolfo em uma de suas cartas - o missio-
ndrio deve estar disposto a sacrificar a sua vida.” E em sua dltima visita a
terra natal, em 1974, sua mae o advertia que tivesse cuidado, pois se
estava falando muita coisa ruim. Ele respondeu: “Mamae, como vocé se
preocupa! Se eles me cortassem um dedo, eu lhes ofereceria os dois
bragos. Nio hd nada mais bonito que morrer pela causa de Deus. Este
seria o meu sonho.”

O jovem diretor era um homem pacifico, nao gostava de violéncia.

15



Sua opcio preferencial era pelos Bororo ¢ para que estes pudessem
reaver, também com direito legal, a sua terra. Trabalhava, porém, para
que isto se realizasse dentro da legalidade € da paz. Assim o expressava
no mesmo sermio de Natal de 1.975 acima citado: “Temos aqui uma
grande representacao de nossos vizinhos e amigos da regiao, mostrando
assim que todos nés somos uma unica familia: indios e civilizados.
Mostrando assim que acreditamos todos nos neste Deus-menino, que se
tornou nosso irmao, para que todos nés pudéssemos viver em paz; para
que todos nés tivéssemos jd nesta terra um pouco de felicidade, simbolo
daquela felicidade que um dia haveremos de encontrar navida eternal!”

No dia da chacina, tinham os atacantes tomado o patio da Missao,
para onde trouxeram preso um dos grupos que estava fazendo a
demarcacio (agrimensores, indios acompanhantes e aparelhos de
trabalho). O diretor se achava no campo com um grupinho de Bororo
iniciando uma lavoura de arroz no cerrado para o sustento da comuni-
dade indigena. Foi chamado com urgéncia e, ao chegar a Missao,
percebeu que havia chegado a sua hora. Estavam diante dele os que lhe
tinham jurado morte e alguns pistoleiros conhecidos naregiao. Procurou
acalmar os animos. E até ofereceu seus servigos perante o Governo, para
que os moradores, ao deixarem a reserva, nao ficassem prejudicados.
Nio era a primeira vez que ele oferecia seus préstimos. Nem a primeira
que era rejeitado. S6 que desta vez ndo queriam se afastar sem antes
cumprir com o designio planejado: liquidar o superior da Missao € os
lideres indios mais comprometidos. Com isso, a demarcagido da reserva
ficaria definitivamente comprometida. Sem o Missiondrio e as liderangas
seria mais facil convencer os Bororo a se transladarem a outros lugares.
Alids, alguns dias antes, um bom grupo deles havia sido levado com falsas
promessas. Conta um deles que ao escurecer, foram colocados, as
pressas, num caminhao e levados durante toda a noite com a proibigao
de deixar-se ver pela estrada. Foi assim que ao passarem por Poxoréo,
tiveram que deitar-se no assoalho do caminhao para nao serem percebi-
dos. Chegando a Jarudéri, foram despejados numa area onde ja tudo
estava tomado por moradores e fazendeiros.

A resposta a atitude pacificadora do Pe. Rodolfo foi a violéncia
contra ele, por palavras e a¢des, suscitando reclamacoes das mulheres e
criancas da aldeia que se haviam aproximado para ver o que os brancos
estavam querendo. Testemunhas oculares contam que, quando o chefe

16



dos atacantes puxou o revélver paraatingir o Padre, o capitao bororo, ali
perto, quis segura-lo para impedir o crime, mas foi baleado pelas costas,
deixando-o sem sentidos. O Padre, jd atingido no estomago, levou a mao
a ferida, levantando o brago esquerdo para pedir calma. Seguiu-se,
porém, um segundo tiro, sob o braco esquerdo, € um terceiro, no
coragao. ... O assobio das balas perto fez gritar as mulheres e criangas que
viram o Missiondrio caindo no patio da Missao. Os poucos indios
presentes, atarantados pelo stibito ataque, nao puderam - como € facil de
imaginar - nem defender-se, nem defender o sacerdote. Um deles, o
bororo Simao, teve as entranhas rasgadas por uma faca e a mae, que
acorrera a socorré-lo, lhe cravaram uma bala bem no peito. A outros,
deixaram feridos ... €, na fuga, sequer levaram um jovem do bando,
misteriosa mas mortalmente ferido ... Rodolfo é logo atendido pelas
mulheres presentes e a enfermeira Irma Margarida, mas morre segundos
ap6s. Seu enorme corpo-imediatamente ungido pelo colega missionario,
testemunha da vida e da morte de irmao - jaz caido, ainda envolto em
suas roupas de trabalho, agora nao s6 embebidas de suor, de dleo e de
terra, mas também perfuradas de balas e tingidas de sangue ... Jaz ali, e
a poucos passos da igreja, sobre o pétio da Missao, consagrando aquela
terra com o martirio € a doagao.

E enquanto assim o “Peixe Dourado” toma posse daquela terra por
seu Povo, na casa das Irmas e no hospital da Missao, se atendem os demais
Bororo feridos, alguns em perigo de morte ... Depois seu corpo foi
levado para a igreja, em cujo altar - por €le tanto embelezado - presidia
o Grande Crucifixo, inspira¢ao de todas as oblagoes.

Antes do ataque, as comunicagoes telefonicas com a cidade haviam
sido cortadas. Providencialmente, funcionava na Missao um pequeno
radio amador, cujo hordrio de meio-dia foi ao ar nessa ocasiao pela
primeira vez. Por ele foi logo anunciada a noticia a Barra do Gargas, a
Campo Grande. E dali para a Europa. Nessa mesma tarde, pois, o Brasil
e o mundo estavam cientes da ... chacina de Meruri.

Os Xavante da vizinha missio de Sao Marcos vieram chorar seu
amigo e dar cobertura aos irméaos bororo, enquanto chegava a policia,
também para impedir qualquer represalia dos indios. A tarde, os
superiores da Missao Salesiana, de Campo Grande, acorreram pressuro-
sos, conseguindo também um avido para transportar de urgéncia 0s
feridos graves para Barra do Gargas. Simao Bororo, o mais atingido,
morreu logo ao decolar do avido. O Padre morreu por defender a terra

17



dos indios e o Indio por defender a vida do Padre.

Os outros dois feridos graves, Louren¢o Rondon, o capitao, e
Teresa Kogue, a mae de Simao, apenas chegados foram logo atendidos
¢ puderam ser salvos. Hoje vivem e podem contar ...

“Simio - disse o finado Eugénio Aije - tinha 40 anos. Era muito bom.
Todos tinham estima por ele, porque estava disposto para tudo. Ele era
o pedreiro daaldeiade Mertiri. Ajudou a construir as casas. Feza maioria
dos fogdes das casas dos Bororo. Na mesma manha de sua morte estava
consertando a lavandeira das irmas. Era muito unido com o Pe. Rodolfo
na defesa da terra ...” E Dona Genoveva Borobetou, irma de Simao, diz:
“Simio gostava das criangas no patio da aldeia ... Simao estava sempre
pronto para ajudar os outros companheiros, com dinheiro, com penas
para enfeites, ¢ ele mesmo procurava as penas. Ele conhecia muito os
remédios do mato. Fazia remédios de arnica e aplicava-os e explicava.
Ainda nos Gltimos dias foi arrumar arnica para um velhinho ... Era muito
paciente € nunca zangava.”

E famosa a declaracio de Lourenco Rondon numa carta ao mundo
civilizado: “Temos agora uma nova esperang¢a € estamos dispostos a
mudar o rumo da nossa histéria. E como mudaremos? Sera que temos
que pegar as armas? Serd que temos que atacar os brancos como cles
fizeram conosco? Nao! Os verdadeiros cristios nao agem assim. Armas
sio o argumento dos covardes. Nés queremos € juntar-nos € unir-nos.
Talvez morramos, mas nio aceitaremos mais o dominio dos outros sobre
nés. Exigimos ser tratados como gente.”

O corpo do Padre Rodolfo, enquanto se esperava a decisao da
familia da Alemanha, foi levado a Barra do Gargas para ser embalsama-
do. A mae, que na mesma tarde do dia 15 de julho recebeu a noticia do
sacrificio que ela pressentia, chorou-o, mas aceitou-o com herdica
resignacio, perdoando e pedindo a Deus perdao pelos assassinos do seu
filho. Deixou que ele fosse enterrado no meio dos Bororo pelos quais
havia dado a vida. Destarte, os Bororo puderam cantar-lhe o ROIA
KURIREU ou Canto Grande, com que solenizam o enterro de seus
parentes. Pintaram-lhe o rosto com carinho usando cores da tribo e
ornaram-no com os enfeites do seu cla.

Poucos anos depois, a mae de Rodolfo, Maria Lunkenbein, veio da
Alemanha a Mertiri visitar o timulo do filho. Abragou Dona Teresa
KOGUE, miae daquele que lhe tinha sido companheiro de martirio,

18



Simao Bororo, e recebeu o carinhoso afeto de todos os Bororo e
Missionarios de Mertri aos quais adoptou como filhos em lugar de seu
Radi.

Pouco depois da morte do Pe. Rodolfo € Simao, a area bororo de
Meriri foi demarcada. E aqueles mesmos Bororo que tinham sido
dolosamente levados para Jarudéri, comegaram a voltar. A comunidade
indigena conseguiu a posse € o uso exclusivo de sua drea. As criangas
foram aumentando notavelmente, de maneira que, dez anos depois,
mais da metade da populagao bororo da area era constituida de criangas
pequenas.

O martirio de Rodolfo € Simao refloresce na vida e é celebrado
todos os anos na lembranga. No décimo aniversario, presente o irmao e
um sobrinho do Padre Rodolfo, vindos da Alemanha, o corpo do Padre
foi exumado ritualmente para o segundo enterro tradicional. Nele os
ossos do finado sao pintados e enfeitados de penas. E, como numa festa
de ressurrei¢ao, se executam os rituais e cantos mais solenes € de
acompanhamento do AROE (pessoa falecida) ao lugar de sua felicidade.

Mas a luta continua. A situa¢do atual ndao é de festa: a crise
econdmica do pais, nestes ultimos anos, tem-se refletido fortemente
sobre os indios. Percebe-se que a populagao bororo tende a decrescer
novamente. A influéncia negativa da estrada asfaltada, que atravessa a
area indigena, e o trabalho solapador de muitos interessados em acabar
com os indios, principalmente através da bebida alcoélica, vai minando
novamente a comunidade, onde as mortes violentas se estao tornando
cada vez mais frequentes. A atitude de “fazendeiros amigos” que visam
explorar a mido de obra indigena e a se apoderar do seu patrimonio,
como gado e instrumentos de trabalho, em atos nem sempre honestos e
em negocios nem sempre justos, vai deixando os indios cada vez mais
empobrecidos. E assim os Bororo, como a maior parte dos povosindigenas,
continuam numa luta tremendamente desigual diante de umasociedade
que os envolve € os quer esmagar.

Restam alguns questionamentos. Chegara a sociedade branca e,
concretamente, o povo mato-grossense, a reconhecer o que o povo
bororo representa na sua histéria e na sua cultura? Reconhecera as
riquezas materiais e espirituais que dele herdou? Aceitara, em troca,
ajuda-lo a levar uma vida menos sofrida e mais feliz?

Infelizmente esta atitude positiva nao se tem percebido até agora.

19



Pelo contririo. Somente nesta segunda metade de século, varias areas
que o General Rondon lhes tinha demarcado foram oficialmente
diminuidas e invadidas. Sé para citar o caso mais lastimével, a aldeia
bororo de Gomes Carneiro, na famosa area de Teresa Cristina, que foi
pessoalmente percorrida pelo depois Marechal Cindido Mariano
Rondon, sofreu, em 1976, uma nova e absurda demarcagao, diminuindo
em mais da metade a area de Rondon, deixando ainda encrustada no
coragio da drea uma importante fazenda e deixando mal definidos os
limites, de maneira que, aproveitando-se dessa indefinicao, fazendeiros
e politicos dos mais eminentes do Estado, foram penetrando, convertendo
em pastagens cerrados ricos de frutas, como mangabeiras e piquizeiros,
dos quais até nido mais de dois anos atras se alimentava a comunidade
indigena. Acontece que essa drea, hoje acossada por fazendeiros por
todos os lados, abrigou até agora a aldeia bororo mais importante para
a conservagao da lingua e da maravilhosa cultura bororo.

Legalmente a drea que Rondon demarcou para essa comunidade
nio podia ser diminuida nem invadida porque sempre esteve presente
nela uma das comunidades bororo cultural e numericamente mais
representativas. O corte dessa drea foi feito no ano em que o Pe. Rodolfo
morreu. Ele chegou a ter conhecimento disso € sofreu muito sabendo o
que essa nova demarcaciossignificaria para o futuro daquela comunidade
que vérias vezes tinha visitado como missionario.

“Cedant arma togae!” Quando acabaria a ganancia, a violéncia € a
injustica? Quando voltara a reinar o amor, a dedicacio € o respeito as
pessoas? O mesmo Pe. Rodolfo ajude a transformar estes seus sonhos, ¢
nossos, em realidade.

Fontes:
BINI, Pe. Wilter, Padre Rodolfo Lunkenbein, Carta Mortuaria, Inspetoria Salesiana de
Mato Grosso, Campo Grande 1976.

ROHRIG, Hans-Giinter, Rodolfo Lunkenbein, uma Vida em Defesa dos Indios, Colecio
Heréis, 1982, 2.a ed. Editorial Dom Bosco, Siao Paulo.

VARIOS, Depoimentos sobre o Padre Rodolfo Lunkenbein e sobre Siméo Bororo, Boletim
do CIMI, ano 5 n. 30, julho de 1976.

VARIOS, Testemunhas da Vida e da Morte do Padre Rodolfo Lunkenbein.

Endereco do autor:
Mertri - 78.620-000 - GENERAL CARNEIRO MT

20






Pe. Gongalo Ochoa - SDB, 66 anos, nasceu na Colémbia.
H4 35 anos esté trabalhando entre os indios Bororo. Trabalhouem
Merdri durante muitos anos com o Pe. Rodolfo. Este o contagiou

com sua paixdo pelos Bororo.

Pe. Ochoa é pesquisador de cultura e lingua Bororo na

Universidade Catélica Dom Bosco, de Campo Grande-MS.

Em didlogo permanente com os Bororo, publicou o
primeiro volume da Histéria Mitica Bororo, uma amostra de como
o Bororo Coqueiro recapitulou, de maneira inculturada, a mitologia
tribal a luz do Evangelho.

Um trabalho de longos anos foi a tradugé&o, juntamente
comos mestres Bororo, do Novo Testamento, com o titulo BAKARU
MAIWU. Atualmente esta elaborando o Dicionario e a Gramatica

Bororo.






SN

T W

M -
‘0.-’."“‘-‘: "‘:’n
. »

MISSAO SALESIANA

DE MATO GROSSO



